Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Volume 3 Nomor 2 Tahun 2021 Halm 549 - 561 P
EDUKATIF: JURNAL ILMU PENDIDIKAN ! Fdukatif

Research & Learning in Education T
https://edukatif.org/index.php/edukatif/index

—_——
UNIVERSITAS

PAHLAWAN

Peran Terekat Sufi Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam Modern

Herdian Kertayasa™, Alfyan Syach?, Rini Novianti Yusuf?, Asep Supriatna®
Prodi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, STIT Rakeyan Santang Karawang, Indonesia®?3
Prodi Pendidikan Islam Anak Usia Dini, STIT Rakeyan Santang Karawang, Indonesia*
E-mail : herdianhaz@gmail.com?, alfyansyach38@gmail.com?, rininovi48@gmail.com?3,
aasepstea@gmail.com*

Abstrak

Di era modern ini, seringkali dijumpai orang-orang masa sekarang (manusia modern) yang pandangan keagamaannya
masih bersifat legal-formal. Dengan fenomena tersebut harus berusaha untuk mencoba mengembalikan semangat
keberagamaan masyarakat modern dengan menawarkan pendekatan tasawuf yaitu dengan cara menerapkan sistem metode
tarekat sufi terhadap mereka khususnya kepada para pelajar agar dapat terhindar dari efek negatif arus modernisasi.
Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan Peran Tarekat Sufi Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam Modern.
Jenis penelitian yang digunakan peneliti adalah library research atau penelitian kepustakaan. Dalam pengambilan data
diambil dari beberapa sumber diantaranya; al-Quran, Hadis, Buku-buku, Kitab-kitab klasik dan referensi-referensi yang
menunjang penelitian ini seperti pendapat para Ulama dan para pakar pendidikan Islam. Hasil penelitian ini menunjukkan;
1) Tarekat Sufi relevan dari ajaran Islam menempati posisi sentral yaitu tauhid, syariat, dan akhlak, 2) Relevan sangat
memperhatikan aspek keseimbangan dan keharmonisan kehidupan, 3) Relevan setiap pengamalnya agar membangun
kehidupan yang lebih efektif, produktif, dan kontemplatif melalui pendekatan komunitas belajar mengajar (learning
society), 4) Relevan dengan nilai etika etos kerja, serta nilai etika pengembangan peradaban, dengan segala dinamikanya.
Implikasinya peran tarekat menjadi jawaban atas semua problematika kehidupan, harapan terbesar eksistensi tarekat sufi
ini, menjadikan manusia berpaling sejenak untuk mangapai lagi sifat ke-llahiannya yang sering kali pudar dengan
modernisme.

Kata Kunci: Tarekat Sufi, Pendidikan Islam, Masyarakat Modern, Tasawuf.

Abstract

In this modern era, we often find people today (modern humans) whose religious views are still formal-legal. With this
phenomenon, we have to restore the religious spirit of modern society by offering a Sufism approach, namely by applying
the Sufi order system method to them, especially to students so that they can avoid the negative effects of modernization.
This study aims to describe the role of the Sufi order and its relevance to modern Islamic education. The type of research
used by researchers is library research. In retrieving data from several sources including; al-Quran, Hadith, books,
classical books and references that support this research such as the opinions of scholars and experts in Islamic
education. The results of this study indicate; 1) The relevant Sufi order from Islamic teachings occupies a central
position, namely monotheism, sharia, and morals, 2) Relevant pays close attention to aspects of life balance and
harmony, 3) Relevant each of its practitioners in order to build a more effective, productive, and contemplative life
through a learning community approach teaching (learning society), 4) Relevant to the ethical value of work ethic, as
well as the ethical value of civilization development, with all its dynamics. The implication is that the role of the tarekat
is the answer to all the problems of life, the greatest hope for the existence of this Sufi order, to make humans turn away
for a moment to regain their divine nature which is often faded with modernism.

Keywords: Tarekat Sufi, Islamic Education, Modern Society, Sufism

Copyright (c) 2021 Herdian Kertayasa, Alfyan Syach, Rini Novianti Yusuf, Asep Supriatna

<1 Corresponding author
Email : herdianhaz@gmail.com ISSN 2656-8063 (Media Cetak)
DOl . https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358 ISSN 2656-8071 (Media Online)

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 3 No 2 Tahun 2021
p-1SSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



https://edukatif.org/index.php/edukatif/index
mailto:herdianhaz@gmail.com
mailto:alfyansyach38@gmail.com
mailto:%20rininovi48@gmail.com%20%203
mailto:aasepstea@gmail.com
mailto:herdianhaz@gmail.com
https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

550 Peran Terekat Sufi Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam Modern — Herdian Kertayasa, Alfyan
Syach, Rini Novianti Yusuf, Asep Supriatna
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

PENDAHULUAN

Manusia merupakan makhluk Allah yang diberi berbagai potensi ilahiah dan insaniah. Semuanya harus
digali, dibina dan dikembangkan agar membawa manfaat yang sebear-besarnya. Pendidikan merupakan
formula terbaik dalam menjalankannya. Proses pendidikan diniatkan ikhlas sebagai wujud ibadah kepada
Allah SWT. pendidikan sering diartikan sebagai upaya memanusiakan manusia. Artinya dengan pendidikan
harkat dan martabat manusia sebagai ciptaan Allah dengan status makhluk terbaik (ahsani tagwim) tetap
terjaga secara utuh dan tidak terjatuh kepada derajat yang paling rendah (asfala safilin). Melalui pendidikan
pula hakikat keberadaan manusia sebagai hamba Allah (‘abd Allak) dan khalifa di muka bumi (khalifah fi al-
ardl) terjaga dan berkembang segenap potensinya. Dengan semua potensinya, manusia mampu menjalankan
tugas pokok sebagai ‘abdullah dan khalifah tersebut. Tugas manusia sebagai ‘abdullah ialah beribadah
(mengabdi) kepada Allah dengan benar sesuai tuntunan-Nya dan sunnah Rasul-Nya. Sedangkan tugas
manusia sebagai khalifah ialah memakmurkan bumi (isti'mar al-ardl) dalam berbagai bentuknya, seperti
mengolah, menanam, merawat, memanfaatkan hasilnya, termasuk menjaganya dari kerusakan.

Setiap umat atau negara memiliki tujuan pendidikan yang didasarkan pada falsafah negaranya. Proses
pendidikan yang tidak memiliki tujuan akan berjalan tanpa arah dan orientasi yang jelas. Tujuan akan
memandu gerak langkah proses edukatif yang dijalankan oleh para pelakunya sebagai sesuatu yang penuh
makna dan jelas arah yang ingin dicapainya. Karena pendidikan merupakan proses kemanusiaan, maka fokus
tujuan pendidikan Islam bermuara pada terbentuknya anak didik atau out put pendidikan yang sejalan dengan
nilai-nilai Islam yang terkandung dalam dua sumber ajarannya; yaitu al-Quran dan Sunnah. Walaupun al-
Quran sendiri tidak mengungkap secara rinci tentang hal itu, namun tidak sedikit ayat yang memberi isyarat
yang menuntut terbentuknya pribadi manusia (muslim) dengan berbagai kualifikasinya (Burhanuddin &
Anwar, 2014).

Warisan intelektual Islam masih merupakan realitas yang hidup, akan membimbingnya dari pinggir
lingkaran ke pusat eksistensi. Di pihak lain, masuknya peradaban modern merupakan anti-tesis dari prinsip-
prinsip Islam yang dipegangnya. Di masyarakat muslim, senter masih terlihat, batasan-batasan lingkaran
masih diketahui bentuknyam dimensi transenden masih hadir, ibadah ritual dilaksanakan, hukum Tuhan
merupakan aturan pokok, figur wali masih hidup. Muslim yang hidup dipojok-pojok dunia Islam, terasing dari
pengaruh modernism, dunianya homogeni, ketegangan kehidupannya normal. Muslim ini di pusat dunia Islam
tersentuh modernisme, diwarnai ketegangan yang muncul dari pertarungan dua sistem nilai yang berlawanan,
Barat dan Islam.

Krisis peradaban modern bersumber pada penolakan terhadap hakikat ruh, Tuhan, kehidupan akhirat,
hidupnya hanya mengandalkan roti semata. Eksesnya, kekuatan manusia mengalami eksternalisasi.
Berikutnya, menaklukan dunia tanpa batas. Interkasi dengan alam melalui proses desakralisasi alam.
Mendapat kepuasan dari alam tanpa rasa tanggung jawab apapun. Munculah berbagai krisis dunia modern.
Krisis kehidupan spiritual, juga krisis kehidupan sosial. Idealnya penguasa bumi ini, keatas berperan sebagai
‘Abdullah dan ke bawah berperan sebagai khalifatullah. Dengan demikian keseimbangan hidupnya dapat
dijaga yaitu menempuh jalan tasawuf.

Proses modernisasi di Barat memberi dampak positif —negatif. Positifnya membawa kemudahan-
kemudahan dalam penyelesaian berbagai pesoalan kehidupan sedangkan negatifnya menimbulkan Kkrisis
makna hidup. Menghadapi kenyataan ini para pemikir berusaha keras mencari jalan keluar dengan caranay
sendiri-sendiri. Dinamika pemikiran Islam sudah mulai menampakan pergolakannya ditengah para intelektual
muda yang saling berargumentasi dan berebut hujah dengan landasan mainstreim pemikirannya masing-
masing, seolah menandai akan kebangkitan khazanah Islam yang telah mencapai masa keemasannya ratusan

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 3 No 2 Tahun 2021
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

551 Peran Terekat Sufi Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam Modern — Herdian Kertayasa, Alfyan
Syach, Rini Novianti Yusuf, Asep Supriatna
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

tahun silam. Setidaknya peta kebangkitan itu dapat diidentifikasi dari dua kutub pemikiran yang semakin
mewarnai pola fikir kaum intelektual Islam saat ini yang cenderung saling berhadap-hadapan (konfrontatif).

Fenomena ini difahami sebagai letupan-letupan atas proses interaksi yang logis terhadap realitas zaman
yang berkembang cepat dan kompleks yang terkadang bisa diposisikan sebagai stimulus (rangsangan) yang
cukup memberikan spirit para penganyam tarekat Sufi untuk selalu mengkontemporerkan wawasannya,
sehingga tetap relevan disepanjang zaman.

Di era modern ini, seringkali dijumpai orang-orang masa sekarang (manusia modern) yang pandangan
keagamaannya masih bersifat legal-formal. Untuk merespon fenomena tersebut, harus berusaha untuk
mencoba mengembalikan semangat keberagamaan masyarakat modern dengan menawarkan pendekatan
tasawuf yaitu dengan cara menerapkan sistem metode tarekat sufi terhadap mereka khususnya kepada para
pelajar agar mereka dapat terhindar dari efek negatif arus modernisasi. Fenomena yang terjadi pada
masyarakat dan dunia modern, pendidikan atau pelatihan khas sufistik dirasa menjadi perlu, karena pada awal
budaya dan peradaban manusia, pendidikan pada hakikatnya merupakan suatu proses transformasi
pengetahuan dalam menyebarkan nilai-nilai luhur, pendidikan yang khas seperti ini dapat memberikan
kontribusi yang luar biasa bagi peradaban manusia. Dalam hal ini metode tarekat Sufi sangat diperlukan bagi
para pelajar demi kesuksesan dan keberhasilan para peserta didik di masa depannya. Karena pendidikan sufi
lebih menekankan pada pendidikan spiritual (Spiritual Quotient).

Tarekat sebenarnya tidak bisa lepas dari Pendidikan Islam, karena tarekat adalah pendidikan akhlak
yang baik, karena tarekat sebagai proses untuk menjernihkan hati agar tercapai akhlakul karimah, khususnya
Sufi maka harus ada cara yang di tempuh untuk dapat mencapai penyucian tersebut, yaitu kalau dalam Tarekat
disebut dengan cara mujahadah (bersungguh-sungguh) dan riyadhoh (terus menerus) untuk mengendalikan
nafsu. Peran Tarekat Sufi menjadi jawaban atas semua problematika kehidupan, sehingga keberadaan Tarekat
Sufi ini, menjadikan manusia berpaling sejenak untuk mangapai lagi sifat ke-llahiannya yang sering kali pudar
dengan modernisme.

Penelitian ini relatif baru karena berdasarkan riset sebelumnya dikutip dari penelitian (Saliyo, 2017)
membahas Mencari Makna Hidup Dengan Jalan Sufi di Era Modern. Sehingga tidak secara komprehensif
membahasa tentang tarekat sufi khusus dalam pendidikan Islam modern. Berdasarkan uraian diatas, dapat
diketahui pentingnya penelitian ini sehingga penulis tertarik melakukan penelitian dengan tujuan dapat
mendeskripsikan Peran Tarekat Sufi Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam Modern.

METODE PENELITIAN

Desain penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Pendekatan kualitatif desainnya bersifat
umum, dan berubah-ubah atau berkembang sesuai dengan situasi di lapangan. Sebagaimana yang dijelaskan
oleh (Sugiyono, 2011) bahwa “metode ini disebut juga dengan metode interpretive karena data hasil penelitian
lebih berkenaan dengan interpretasi terhadap data yang ditemukan di lapangan”. Selanjutnya (Putra &
Lisnawati, 2012) menyebutkan “desain penelitian kualitatif biasanya bersifat global, tidak terperinci, tidak
pasti dan sangat fleksibel”. Dengan demikian desain hanya digunakan sebagai asumsi untuk melakukan
penelitian, oleh karena itu desain pada penelitian kualitatif bersifat fleksibel dan terbuka.

(Arikunto, 2010) menjelaskan, studi deskriptif yaitu “mengumpulkan data sebanyak-banyaknya
mengenai faktor-faktor yang merupakan pendukung terhadap penelitian”. Kemudian (Sukardi, 2011)
menambahkan, dalam penelitian ini peneliti melakukan eksplorasi, menggambarkan, dengan tujuan untuk
dapat menerangkan dan memprediksi terhadap suatu gejala yang berlaku atas dasar data yang diperoleh di

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 3 No 2 Tahun 2021
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

552 Peran Terekat Sufi Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam Modern — Herdian Kertayasa, Alfyan
Syach, Rini Novianti Yusuf, Asep Supriatna
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

lapangan. Kemudian (Lexy, 2017) menyebutkan, laporan dari deskriptif akan berupa kutipan-kutipan data
untuk memberikan gambaran penyajian pada laporan tersebut.

Adapun jenis penelitian yang digunakan peneliti adalah library research atau penelitian kepustakaan.
(Subagyo, 1997) menjelaskan yang dimaksud penelitian kepustakaan sebagai berikut: Penelitian yang
menjadikan data-data kepustakaan sebagai teori untuk dikaji dan ditelaah dalam memperoleh hipotesa atau
konsepsi untuk mendapatkan hasil yang objektif. Dengan jenis ini informasi dapat diambil secara lengkap
untuk menentukan tindakan ilmiah dalam penelitian sebagai instrumen penelitian memenuhi standar
penunjang penelitian.

Dengan demikian, dalam penyusunan penelitian ini penulis menentukan topik yang akan dibahas yang
kemudian dilanjutkan dengan mencari data-data baik itu yang relevan ataupun mendukung terhadap topik
yang dibahas. Setelah mendapatkan data, penulis melakukan interpretasi atau penafsiran terhadap sumber data
untuk memperoleh fakta tentang kajian yang akan dibahas. Setelah terkumpul maka data disusun secara
sistematis dan terstruktur. Dalam hal ini penulis mengambil dari beberapa sumber diantaranya: al-Quran,
Hadis, Buku-buku, Kitab-kitab klasik dan referensi-referensi yang menunjang penelitian ini, kemudian
diinterpretasikan dari pendapat cendekiawan muslim, dan para pakar pendidikan untuk diambil kesimpulan.

Jenis data dalam penelitian ini adalah berupa tekstual atau konsep-konsep. Karena dalam penelitian ini
Sebagaimana telah disebutkan di atas termasuk kedalam jenis studi literatur. Dengan demikian aspek-aspek
yang peneliti analisis melingkupi definisi, konsep, pandangan, pemikiran dan argumentasi yang terdapat
dalam literatur yang relevan dan mendukung tentang peran tarekat sufi dan pendidikan Islam modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN PENELITIAN
Konsep Tarekat Sufi

Tinjauan analisis terhadap tasawuf menunjukan bahwa para sufi dengan berbagai aliran yang dianutnya
memiliki konsepsi tentang jalan (tarekat) menuju Allah. Jalan ini dimulai dengan latihan-latihan rohaniyah
(riyadhoh), lalu secara bertahap menempuh berbagai fase yang dikenal dengan magam (tingkatan) dan hal
(keadaan) dan berakhir dengan mengenal (ma rifat) kepada Allah. Tingkatan pengenalan (ma rifaf) menjadi
jargon yang umum banyak dikejar oleh para sufi. Kerangka sikap dan perilaku sufi di wujudkan dengan
amalan-amalan dan metode tertentu yang disebut dengan tarekat. Atau jalan untuk menemukan, atau jalan
untuk menemukan pengenalan (ma ’rifat) yang berlaku dikalangan sufi sering disebut sebagai sebuah kerangka
‘irfani (Anwar, 2019).

Pada perjalanan menuju Allah merupakan metode pengenalan (ma rifat) secara rasa (rohaniyah) yang
benar terhadap Allah. Manusia tidak akan tahu banyak mengenai penciptanya apabila belum melakukan
perjalanan menuju Allah walaupun ia adalah orang yang beriman secara agliyah. Hal ini karena adanya
perbedaan yang dalam antara iman secara agliyah atau logis-teoritis (Al-Iman Al-Agli An-Nazhari) dan iman
secara rasa (Al-Iman As-Syu ‘uri Ad-Dzauqi).

Dikalangan kaum sufi, urutan magam-magam ini berbeda-beda. Sebagian mereka merumuskan magam-
magam dengan sederhana, seperti rangkaian maqam qona’ah berikut ini : a) tanpa qona’ah, tawakal tidak
akan tercapai, b) Tanpa tawakal taslim tidak akan ada, c) Tanpa tobat, inabah tidak akan ada, d) Tanpa wara’,
zuhud tidak akan ada.

Disamping istilah magam, tedapat pula istilah hal. Istilah hal yang dimaksud disini adalah keadaan atau
kondisi psikologis ketika seorang sufi mencapai magam tertentu. Menurut At-Thusi, keadaan hal tidak
termasuk usaha latihan-latihan rohaniyah (jalan) diantara contoh hal (keadaan) adalah keterpusatan diri

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 3 No 2 Tahun 2021
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

553 Peran Terekat Sufi Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam Modern — Herdian Kertayasa, Alfyan
Syach, Rini Novianti Yusuf, Asep Supriatna
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

(muragabah), kehampiran atau kedekatan (garb), cinta (hubb), takut (khauf), harap (raja’), rindu (syauq),
intim (uns), tentram (thuma 'ninah), penyaksian (musyahadah), dan yaqgin.

Para sufi sendiri secara teliti menegaskan perbedaan magam dan hal. Magam menurut mereka, ditandai
oleh kemapanan. Sementara hal justru mudah hilang. Magam dapat dicapai seseorang dengan kehendak dan
upayanya. Sementara hal dapat diperoleh seseorang tanpa disengaja. Mengenai hal ini, menurut Al-Qusyairi,
dalam kitabnya Ar-Risalah Al-Qusyairiyah mengatakan: ”Hal adalah makna yang datang pada kalbu dengan
cara disengaja. Hal diperoleh tanpa daya dan upaya, baik dengan menari, bersedih hati, bersenang-senang,
rasa tercekam, rasa rindu, rasa gelisah, atau rasa harap. Jelasnya hal sama dengan bakat, sedangkan magam
diperolah dengan daya dan upaya. Hal akan dating dengan sendirinya, sementera magam dapat tetap dengan
berupaya. Orang yang meraih magam dapat tetap dalam tingkatannya, sementara orang yang meraih hal justru
akan mudah lepas darinya” (Anwar, 2019).

Prinsip Tarekat Sufi

Menurut (Al-Jailani, Abdul Qadir, 2012) menjelaskan ada tujuh prinsip dasar yang menjadi asas tarekat,
yaitu: 1) Mujahadah, 2) Tawakal, menurut (Hamka, 2015), tidaklah keluar dari garis tawakal, jika kita
berusaha menghindarkan diri dari kemelaratan, baik yang menyinggung diri, harta benda, atau keturunan.
Baik kemelaratan yang yakin akan datang, atau ragu akan datang, atau boleh jadi tidak kunjung datang. 3)
Berbudi pekerti, dalam sebuah hadis Rasulullah SAW. bersabda “Yang paling utama yaitu orang yang paling
baik budi pekertinya”, 4) Bersyukur, 5) Sabar, 6) Ridha, 7) Shidiq (Jujur/Benar),

Pendidikan Islam Era Modern

Pada dasarnya prinsip-prinsip pendidikan modern sangatlah banyak, diantaranya : prinsip kesuksesan
pendidikan dipengaruhi oleh faktor Emotional Intelligence (EI/EQ) dan Spiritual Intelligence (S1/SQ), prinsip
kebebasan dalam berkembang, prinsip pendidikan berdasar pada kebutuhan masyarakat, prinsip minat dan
perhatian dalam bekerja (belajar), prinsip cepat dan efektif, prinsip kesenangan dalam belajar, dan lain-lain.

Ada sejumlah faktor yang mempengaruhi warna dan jalannya suatu proses perkembangan peserta didik,
yaitu: 1) Faktor Hereditas/Genitas (keturunan) adalah sesuatu yang bersifat “given” dari Tuhan., 2) Faktor
lingkungan, dibagi dalam dua bagian, yaitu prenatal (sebelum kelahiran) dan pascanatal (setelah kelahiran).
Prenatal adalah masa dimana perkembangan anak banyak ditentukan oleh keberadaan orang tua. Ibu yang
sedang mengandung yang terbiasa mengkonsumsi makanan yang bergizi tinggi, misalnya akan berpengaruh
kepada keberadaan janin yang ada didalam kandungannya, Setelah anak lahir didunia, kondisi lingkungan
keluarga juga sangat menentukan terhadap perkembangan anak. Anak yang tumbuh dalam lingkungan yang
harmonis berkecenderungan menjadi anak yang baik. 3) Faktor Takdir Tuhan (Ketentuan Allah SWT),
menurut Salisu Shehu dalam prespektif Islam, bukan hanya faktor hereditas dan faktor lingkungan yang
penting dalam mempengaruhi perkembangan manusia. Faktor ketentuan Allah SWT hal yang juga
mempengaruhi proses perkembangan dan pertumbuhan (Kholidah, Nur & Nasih, Munjin, 2009).

Menurut (Sutikno, 2006) ada empat pilar pendidikan sekarang dan masa depan yang dicanangkan oleh
UNESCO, vyaitu : 1) Learning to know (belajar untuk mengetahui), 2) Learning to do (belajar untuk
melakukan sesuatu), 3) Learning to be (belajar untuk menjadi seseorang), 4) Learning to live together (belajar
untuk menjalani kehidupan bersama). Dengan demikian, tuntutan pendidikan sekarang dan masa depan harus
diarahkan pada peningkatan kualitas kemampuan intelektual spritual dan profesional, serta sikap, kepribadian
dan moral manusia pada umumnya.

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 3 No 2 Tahun 2021
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

554  Peran Terekat Sufi Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam Modern — Herdian Kertayasa, Alfyan
Syach, Rini Novianti Yusuf, Asep Supriatna
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

Karenanya, pendidikan Islam disamping untuk membentuk kepribadian Islam, juga diarahkan untuk
membekali pemahaman terhadap tsagafah Islam serta penguasaan sains dan teknologi secara seimbang.
Berikut adalah korelasi hakikat hidup manusia dengan arah pendidikan Islam.

Bagan 1. Hakikat Manusia dengan Pendidikan Agama Islam

Hakikat Hidup Peranan Hidup Pembinaan
Manusia Manusia (Beribadah) Pendidikan
Abdullah ——%, Beriman dan taat pada Menghasilkan

syari’at-Nya ¢ Syakhsiah Islamiyah

Penguasaan saintek

Memakmurkan bumi dan penerapan
dengan berbekal syari’at untuk
Khalifatullah == Svariat serta sains dan =— rahmatan lil alamin
teknologi

Peran Tarekat Sufi dalam Pendidikan Islam di Zaman Modern

1) Penyeimbang Kehidupan Duniawi dan Ukhrowi, Islam dibangun atas tiga pilar utama, yaitu
akidah, syariat, dan akhlak. Ketiga pilar tersebut harus dijalankan secara bersama-sama dan seimbang, dengan
tidak menonjolkan salah satunya. Melihat fenomena keragaman umat Islam khususnya di Indonesia masa
sekarang ini terlihat ada ketidak seimbangan antara kepentingan duniawi dan ukhrowi. Tarekat menawarkan
pembangunan diri manusia dan masyarakat secara utuh dan dinamis dengan senantiasa mengacu pada
keterpaduan nilai-nilai intelektual, moral etika-estetika, kesadaran, keterbukaan, dan sikap bertanggung jawab
(Salamah, 2005).

Kehadiran tasawuf bukanlah penghambat kehidupan duniawi akan tetapi menjadi penyeimbang antara
kehidupan duniawi dan akhirat, seperti perkataan Ulama (As-Sakandari, Athoillah, Ibnu, 2011):

“Sesuatu yang tumbuh tanpa ditanam, dia tidak akan menghasilkan buah yang sempurna”

Sufisme perlu dimasyarakatkan pada kehidupan modern terutama dalam dunia pendidikan zaman
sekarang, sekurangnya terdapat tiga tujuan yang dianggap penting yaitu: a) Menyelamatkan kemanusiaan dari
kondisi kebingungan akibat hilangnya nilai-nilai spiritual, b) Memperkenalkan literatur atau pemahaman
tentang aspek esoterik (kebatinan) Islam, baik terhadap masyarakat Islam yang mulai melupakannya maupun
non islam, khususnya terhadap masyarakat barat, ¢) Aspek esoterik Islam, yakni sufisme, yaitu jantung dari
ajaran Islam sehingga bila wilayah ini kering dan tidak berdenyut, maka keringlah aspek-aspek lain ajaran
Islam. Intisari ajaran tasawuf bertujuan memperoleh hubungan langsung dan disadari dengan Tuhan, sehingga
seseorang merasa dengan kesadaranya itu berada di kehadirat-Nya.

Selanjutnya ajaran akan mengatasi sikap stress yang dialami oleh manusia. Sikap materialistic dan
hedonistic yang merajalela dalam kehidupan modern ini dapat diatasi dengan menerapkan konsep zuhud, yang
pada intinya sikap yang tidak mau diperbudak atau terperangkap oleh pengaruh duniawi yang sementara itu.
Jika sikap ini tidak mantap, maka ia tidak akan berani menggunakan segala cara untuk mencapai tujuan, sebab
tujuan yang ingin dicapai dalam tasawuf adalah menuju Tuhan, maka caranyapun harus ditempuh dengan cara
yang disukai Tuhan. Sebagai muslim yang beritikad saleh untuk agama, berkeyakinan baik dengan adanya

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 3 No 2 Tahun 2021
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

555 Peran Terekat Sufi Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam Modern — Herdian Kertayasa, Alfyan
Syach, Rini Novianti Yusuf, Asep Supriatna
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

perkembangan zaman, hendaknya menyeimbangi pekembangan tersebut bukan mengikuti bahkan terpengaruh
perkembangan zaman.

2) Mengatasi Problematika Sekuleritas Kehidupan dan Ancaman Luar, dengan keberadaan
tasawuf ini, menjadikan manusia berpaling sejenak untuk mangapai lagi sifat ke-llahiannya yang sering kali
pudar dengan modernisme. Ajakan dan rayuan semata, telah membutakan sekilas perjuangan yang selama ini
dirintis. Seyogyanya kemampuan mengeksistensikan kembali tasawuf-lah yang bisa menyayat sedikit
gemerlap hujatan hitam di dunia modern ini. Dan solusinya yaitu agar dalam dunia pendidikan haruslah
diterapkan amaliah ilmu tasawuf terhadap para pesrta didik.

Menurut (Mulyasa, 2006) diantara tujuh masalah pokok sistem pendidikan nasional yang pertama
adalah menurunnya akhlak dan moral peserta didik, masalah yang lain adalah pemerataan kesempatan belajar,
rendahnya efisiensi internal, status kelembagaan, manajemen, dan SDM yang belum professional.

Selama ini, tasawuf dipandang sebelah mata oleh sebagian umat Islam sendiri. Mereka beranggapan,
seorang yang bertasawuf malah tidak kenal dengan dunia, tidak kenal toleransi, dan lainnya. Sebenarnya, jika
diamati secara seksama justru dengan bertasawuf semakin banyak nilai, kesusilaan dan norma yang dilahirkan
dari tubuh tasawuf. Hakikat tasawuf adalah mendekatkan diri kepada Allah melalui penyucian diri dan
amaliyah-amaliyah Islam. Dan memang ada beberapa ayat yang memerintahkan untuk menyucikan diri
(tazkiyyah al-nafs) di antaranya :

W5 (il 3
“Sungguh, bahagialah orang yang menyucikan jiwanya” (Q.S. Asy-syam : 9)

Jadi, peran tasawuf dalam kehidupan adalah menjadikan manusia berkeperibadian yang saleh dan
berperilaku baik dan mulia serta ibadahnya berkualitas. Mereka yang masuk dalam sebuah tarekat atau aliran
tasawuf dalam mengisi kesehariannya diharuskan untuk hidup sederhana, jujur, istigamah dan tawadhu
sebagai mana yang telah tersusun dalam magomat dan ahwal Tarekat Sufi. Sebagaimana telah diungkapkan
Imam Al-Junaidi bahwa seorang sufi diharuskan untuk melaksanakan magomat (tahapan-tahapan) sufi yaitu
diantaranya : taubat, al-wara’, zuhud, fakir, sabar, ridha, dan tawakal (Muhammad Faugi Hajjaj, 2010).
Perilaku hidup Rasulullah SAW yang ada dalam sejarah kehidupannya merupakan bentuk praktis dari cara
hidup seorang sufi.

Tarekat merupakan petualangan batin yang penuh keasyikan dan sarat dengan pesan-pesan spiritual
yang dapat menentramkan batin manusia. Sebagai suatu sistem penghayatan keagamaan yang bersifat esoteric
(Rusli, 2013). Ditengah-tengah situasi masyarakat yang cenderung mengarah kepada dekadensi moral, yang
imbasnya mulai terasa dalam kehidupan secara langsung. Perubahan dan pembaharuan tersebut menjadi tanpa
arah dan tidak teratur, bahkan menimbulkan kerusakan dan trauma sosial (Salamah, 2005). Tarekat tasawuf ini
menjadi perhatian khusus dan dituntut perannya secara efektif dalam mengatasi masalah tersebut dengan
memberikan makna, arah, dan kontrol terhadap setiap keterbukaan, kebebasan, dan demokrasi tidak akan
kehilangan nilai, moral, dan etika.

Jadi, tujuan terpenting dari tasawuf adalah lahirnya akhlak yang baik dan menjadi orang yang
bermanfaat bagi orang lain. Dalam kehidupan modern, tasawuf menjadi obat yang mengatasi krisis kerohanian
manusia modern yang telah lepas dari pusat dirinya, sehingga ia tidak mengenal lagi siapa dirinya, arti dan
tujuan dari hidupnya.

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 3 No 2 Tahun 2021
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

556 Peran Terekat Sufi Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam Modern — Herdian Kertayasa, Alfyan
Syach, Rini Novianti Yusuf, Asep Supriatna
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

Relevansi Metode Tarekat Dengan Pendidikan Islam Modern

Menurut (Kholidah, Nur & Nasih, Munjin, 2009) relevansi pendidikan agama terdapat empat segi, yaitu
relevansi dengan agama Islam, relevansi dengan perkembangan kehidupan, relevansi dengan lingkungan
hidup anak didik, dan relevansi dengan tutntutan dunia pekerjaan. Dengan demikian relevansi metode Tarekat
Sufi (ajaran tasawuf) memiliki relevansi (kesesuaian) terhadap empat segi tersebut yaitu :

(1) Relevansi Dengan Agama Islam Ajaran Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW dari
Allah SWT berisi pedoman hidup pokok yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhannya, dengan dirinya
sendiri, dengan manusia sesamanya, dengan makhluk bernyawa yang lain, dengan benda mati, dan dengan
alam semesta. Ajaran Islam berwujud prinsip-prinsip atau pokok-pokok yang disesuaikan menurut lokasi atau
keadaan umatnya. Pada masa Nabi Muhammad SAW prisip-prinsip atau pokok-pokok itu disesuaikan dengan
kebutuhan umat manusia secara keseluruhan, yang dapat berlaku pada segala masa dan tempat. Menurut Abu
Qasim An-Nashr Badzy sebagaimana yang dikutip oleh (Djamaluddin Ahmad Al-Buny, 2001) dalam
kaitannya dengan akhlak sufi ia mengatakan :“Adapun asal usul tasawuf adalah melazimkan mentelaah Al-
Quran dan as-Sunah dengan meninggalkan semua perbuatan bid’ah. Al-Quran adalah jalan yang lurus menuju
Allah. Sunnah Nabi Muhammad SAW juga jelasrealisasi dari isi Al-Quran yang tercantum dalam bentuk
syari’at. Para sahabat Nabi SAW adalah contoh dari pelaku-pelaku sunnah utama”. Maka praktek hidup para
sufi yang sahih adalah mengikuti Al-Quran sebagai pedoman ittiba’ kepada sunnah Nabi SAW dengan penuh
keikhlasan. Mengikuti dan menuruti pedoman dan pegangan hidup Islami dari dua pedoman yang ditinggalkan
oleh baginda Rasulullah SAW, menjadi akhlak yang sangat diutamakan oleh para sufi. Barang siapa
berpegang teguh kepada Al-Quran dan as-Sunah, maka ia telah behijrah dengan hati sanubari yang lurus
menuju ma rifatullah. 1tulah ajaran sufi dan jalan yang mereka tempuh. Adanya anggapan salah terhadap
ajaran tasawuf yang selama ini muncul seharusnya dihilangkan. Karena, memang tasawuf yang positif dapat
membantu manusia dalam usaha mencapai hidup hakiki untuk mendekati kebenaran mutlak.

Menurut M.T. Ja’fari yang dikutif (Ni’am, 2008), memahami tasawuf positif sebagai tasawuf sejati
yang bertujuan membangun manusia dari mimpi kehidupan dunia, dan mengingatkan bahwa tujuan inti
penciptaan dunia wujud adalah agar manusia bergerak kearah kebaikan dan penyempurnaan. Tasawuf positif
tidak sama sekali mengabaikan dunia wujud, baik yang berkaitan dengan manusia atau mahluk lain, tetapi
bermaksud menjernihkan seluruh dunia dengan unsur llahiyah, dan memancarkan cahaya llahiyah kepada
setiap lekuk dan liku dunia. Jika ternyata ada tasawuf yang dianggap negatif atau menyimpang dari syariat,
maka tidaklah bijaksana untuk menolaknya secara keseluruhan. Tasawuf adalah aspek ajaran Islam yang lebih
menekankan pada pentingnya penghayatan religiositas.

(2) Relevansi Dengan Perkembangan Kehidupan. Relevansi Tasawuf dengan problem dan
perkembangan manusia modern adalah karena Tasawuf secara seimbang memberikan kesejukan batin dan
disiplin syari’ah sekaligus. Ia bisa difahami sebagai pembentuk tingkah laku melalui pendekatan Tasawuf
suluky, dan bisa memuaskan dahaga intelektual melalui pendekatan Tasawuf falsafy. la bisa diamalkan oleh
setiap muslim, dari lapisan sosial manapun dan di tempat manapun. Secara fisik mereka menghadap satu arah,
yatiu Ka’bah, dan secara rohaniah mereka berlomba lomba menempuh jalan (tarekat) melewati ahwal dan
magam menuju Allah SWT. Fenomena atau permasalahan yang timbulkan berbagai kerisis kehidupan, baik
agama, pandangan hidup (waltanschuung), ideologi, kepemimpinan, politik, ekonomi, sosial budaya, dan
kemanusiaan umumnya menunjukan bahwa sumbernya berasal dari krisis atau sakitnya spiritual. Ini pada
dasarnya, bersumber dari rapuhnya pemahaman terhadap makna dan fungsi kehadiran Allah didalam hati, atau
nurani manusia. Dalam kondisi demikian Tarekat sufi menawarkan kepada setiap manusia agar segera
kembali (bertobat) kepada titik pusat eksistensi hakikat manusia, yaitu Allah dalam nuansa dan rona nafs al-
mutmainnah (derajat nafsu yang tenang).

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 3 No 2 Tahun 2021
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

557 Peran Terekat Sufi Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam Modern — Herdian Kertayasa, Alfyan
Syach, Rini Novianti Yusuf, Asep Supriatna
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

Menurut (Ni’am, 2008), jika dikaitkan dengan kehidupan sekarang, kebutuhan terhadap tasawuf
menjadi hal yang urgen buat umat Islam untuk membangun kerangka kehidupan yang lebih seimbang antara
dunia dan akhirat. Melalui tasawuf pula, pembangunan mental-spiritual akan menjadi kontrol terhadap
pesatnya pembangunan dibidang fisik-material. Modernisasi, disamping menjadi frame, yang dapat
memberikan harapan baru bagi masa depan sejarah manusia, juga telah mereduksi kelengkapan kehidupan
manusia sebagai elemen utuh yang terdiri dari dimensi material dan spiritual. Kecenderungan dominasi
dimensi material pada masa ini telah menciptakan pencarian terhadap dimensi spirirtual manusia. Salah satu
cara dalam pencarian dimensi spiritual (kerohanian) dalam Islam tersebut dapat ditemukan melalui tasawuf.

Kehidupan manusia saat ini seringkali dihinggapi rasa cemas, tidak percaya diri, dan krisis moral akibat
mewahnya gaya hidup materialistik yang didapat. Maka pelarian dan pencarian akan kehidupan lain sebagai
mana yang terdapat dalam tasawuf atau mistik adalah hal yang mungkin saja terjadi. Sebab disinilah mereka
akan dapat melepaskan kejenuhan, atau mengisi kekosongan jiwa setelah dunia modern mereka gapai dengan
mudah. Gejala kebangkitan spiritualitas pada era modern tersebut dalam buku megatrend tahun 2000 yang
dikutip (Ni’am, 2008) adalah karena ilmu pengetahuan dan teknologi tidak dapat memberikan makna tentang
kehidupan. Oleh karena itu, Naisbit dan Aburdene membuat jargon “spirituality yes, organized religion no”.
la mengatakan bahwa kemajuan yang dibarengi dengan kemakmuran pada masyarakat industri ternyata
menimbulkan kemiskinan baru, yaitu kemiskinan batin. Mengeringnya rohani tersebut, seperti munculnya
masalah dadakan yang bisa menimbulkan hal-hal kontroversial dikalangan mereka, memicu mereka untuk
segera mengadakan koreksi, bahwa didalam dirinya ada sesuatu berharga yang hilang.

Dengan demikian, munculnya tasawuf beserta metode-metodenya, kebahagian dan ketenangan hidup
dalam konteks dunia kemodernan secara umum dapat ditemukan atau paling tidak dapat dicari, dan hal itu
tidak termasuk suatu yang berlebihan. Lebih khususnya untuk para pelajar generasi penerus penyambung
peradaban demi kelangsungan kehidupan yang lebih baik. Islam pada hakikatnya sangat memperhatikan aspek
keseimbangan dan keharmonisan, meliputi aspek lahir (eksoterik) dan batin (esoterik). Oleh karena itu tasawuf
menempati posisi sentral diantara tiga aspek dasar Islam : tauhid, syariat, dan akhlak. Jika hakikat misi Islam
adalah penyempurnaan akhlak dan moral, seperti dilukiskan dalam sebuah hadits Nabi Muhammad SAW,
maka pelestarian tasawuf, baik dalam taraf teoritis maupun praktis, merupakan pelestarian nilai-nilai itu
sendiri.

Di tengah-tengah situasi umat sekarang ini khususnya para kaum pelajar yang cenderung yang
mengarah pada kebobrokan moral, hilangnya rasa percaya diri, serta mengeringnya rasa persatuan dan
persaudaraan, kasih sayang, sopan santun, saling tolong menolong, dan semacamnya tasawuf memulai jadi
sorotan serius. Peran serta tasawuf dituntut untuk bisa terlibat secara aktif dalam rangka mengatasi masalah-
masalah yang dihadapi umat sebagai akibat dari modernisasi. Sementara anggapan bahwa sufisme identik
dengan pola hidup asketis dan kepasrahan hidup total yang statis, yang selalu menjauhkan diri dari kehidupan
sosial, tidak mau tahu tentang kehidupan sekitar dan sebagainya, anggapan seperti ini tidaklah selamanya
benar, paling tidak hal itu bisa disaksikan dari tokoh-tokoh sufi yang sangat kreatif, dinamis, humanis, dan
inklusif, misalnya Al-Ghazali, Al-Qusyairi, Al-Junaidi Al-Bagdadi, Jalaluddin Rumi, Ibnu ‘Arabi, juga K.H.
Achmad Siddig, dan sebagainya. Oleh karenanya, tasawuf hendaknya dipandang sebagai kelanjutan yang
wajar dari kebutuhan terhadap varian ilmu pengetahuan dalam Islam, layaknya fikih, teologi, dan filsafat.

Melalui tasawuf pula, pembangunan mental-spiritual akan menjadi kontrol terhadap pesatnya
pembangunan di bidang fisik-material (Ni’am, 2008). Tasawuf adalah aspek ajaran Islam yang lebih
menekankan pada pentingnya penghayatan religiositas. Karenanya, melalui kajian ini, tasawuf berguna
sebagai solusi alternatif dalam menghadapi krisis spiritual dan problema besar bangsa dalam kehidupan
modern khususnya dalam dunia pendidikan masa sekarang ini.

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 3 No 2 Tahun 2021
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

558 Peran Terekat Sufi Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam Modern — Herdian Kertayasa, Alfyan
Syach, Rini Novianti Yusuf, Asep Supriatna
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

(3) Relevansi dengan Lingkungan Hidup Anak Didik, menurut (Agustian, Ginanjar, 2012) bahwa
kecerdasan spiritual sebagai kecerdasan untuk menghadapi persoalan makna atau value, yaitu kecerdasan
untuk menempatkan prilaku dan hidup kita dalam konteks yang lebih luas dan kaya, kecerdasan untuk menilai
bahwa tindakan atau jalan hidup seseorang lebih bermakna dibandingkan dengan yang lain. SQ adalah
landasan yang diperlukan untuk memfungsikan 1Q dan EQ secara efektif. Bahkan SQ merupakan kecerdasan
tertinggi bagi kita. Menurut Salisu Shehu, yang dikutip oleh (Kholidah, Nur & Nasih, Munjin, 2009) dalam
prespektif Islam, bukan hanya faktor hereditas dan faktor lingkungan yang penting dalam mempengaruhi
perkembangan manusia. Faktor ketentuan Allah SWT merupakan hal yang juga mempengaruhi proses
perkembangan dan pertumbuhan. Dalam hal yang senada, (As-Sakandari, Athoillah, Ibnu, 2011) mengatakan:

DB ) gl (5T Y aagd) () g
“Kerasnya suatu usaha perjuangan, tidak akan mampu menembus tirai takdir” .

Dalam hal ini metode tarekat Sufi sangat diperlukan bagi para pelajar demi kesuksesan dan
keberhasilan para peserta didik di masa depannya. Karena pendidikan sufi lebih menekankan pada pendidikan
spiritual (Spiritual Quotient). Menurut (Salamah, 2005) Tarekat Sufi mengajarkan kepada setiap pengamalnya
agar membangun kehidupan yang lebih efektif, produktif, dan kontemplatif dalam rangka mengembangkan
penyadaran Kritis dan kreatif melalui pendekatan komunitas belajar mengajar (learning society) dalam suasana
percepatan dinamika waktu dan perkembangan ilmu (sains) dan teknologi. Kearifan dalam sikap dan memilih
prioritas apa yang dipelajari dan informasi apa yang disikapi sungguh-sungguh dalam proses percepatan ini
merupakan ciri utama dari cara dan proses belajar-mengajar dalam kehidupan komunitas Tarekat sufi.

Salah satu ciri Muslim yang sempurna ialah cerdas serta pandai. Akal yang cerdas adalah karunia tuhan.
Indikatornya ialah kecerdasan umum (1Q). Seperti yang telah disinggung sebelumnya, bahwa rohani ialah
aspek manusia selain jasmani dan akal (logika). Menurut (Tafsir, 2010) rohani itu samar, ruwet, belum jelas
batasannya, manusia belum tahu (atau tidak akan) memiliki cukup pengetahuan untuk mengetahui hakikatnya.
Kebanyakan dalam istilah tasawwuf disebut galb (kalbu) saja. Demikian juga dalam surat al- Hajj: 32 yang
berbunyi :

245 P P S _ P T °,,/L~
Goddl) 5383 G lgdld A Dalad e./h.a.,g Oy d1d

“Demikianlah (perintah Allah) dan barangsiapa mengagungkan syi'ar-syi'ar Allah, maka
sesungguhnya itu timbul dari ketakwaan hati.” (Q.S. al- Hajj : 32)

Jelaslah bahwa kalbu sangat berkualitas tinggi. Qalb berpotensi untuk berdialog dengan Tuhan. Inilah
yang dimaksud Al-Ghazali dengan ungkapan bahwa diluar akal dan jiwa, terdapat alat yang dapat menyikap
pengetahuan yang gaib dan hal-hal yang akan terjadi di masa yang akan datang. Penyikapan pengetahuan
seperti ini  merupakan wacana irfaniyah. Hanya dengan saran qalb itulah, ilmu ma rifat dapat diperoleh
manusia (Tafsir, 2010).

(4) Relevansi dengan Tuntutan Dunia Pekerjaan. Pengalaman belajar agama hedaknya dapat
memecahkan beraneka problem kehidupan keagamaan vyang dialami siswa setelah menamatkan
sekolah/madrasah dengan menerjuni berbagai ragam lapangan pekerjaan, khususnya yang menggelisahkan
ketenangan menjalankan ibadahnya. Menurut (Salamah, 2005) ajaran Tarekat Sufi menyikapi bahwa
profesionalisme dan keahlian dari seseorang manusia adalah sebagai salah satu keunggulan kemanusiaan yang
harus senantiasa bersatu dasar, nilai dengan etika kemanusiaan, nilai denganetika ilmu, nilai denga etika
keahlian, nilai denga etika etos kerja, serta nilai denga etika pengembangan peradaban, dengan segala
dinamikanya. Karena itu, Allah memberi penghargaan setinggi-tingginya kepada setiap Kkeahlian
profesionalisme yang selalu dikaitkan dengan dimensi spritual llahiyah dalam kerangka ibadah.

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 3 No 2 Tahun 2021
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

559 Peran Terekat Sufi Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam Modern — Herdian Kertayasa, Alfyan
Syach, Rini Novianti Yusuf, Asep Supriatna
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

Tuntutan dunia pekerjaan bukan hanya mengandalkan keahlian dan keterampilan tetapi harus ada unsur
kepekaan rohani dalam artian memiliki jiwa rohani yang mendalam, agar dalam pelaksaannya memiliki sifat
jujur, sabar, semangat, dan rela berkorban. Dalam hal ini, metode tarekat Sufi sangat diperlukan bagi para
pelajar demi kesuksesan dan keberhasilan para peserta didik di masa depannya baik dalam dunia pekerjaan
ataupun dalam bersosialisasi dengan linkungannya.

Danah Zohar dan lan Marshall mendefinisikan kecerdasan spiritual sebagai kecerdasan untuk
menghadapi persoalan makna atau value, yaitu kecerdasan untuk menempatkan prilaku dan hidup kita dalam
konteks yang lebih luas dan kaya, kecerdasan untuk menilai bahwa tindakan atau jalan hidup seseorang lebih
bermakna dibandingkan dengan yang lain. SQ adalah landasan yang diperlukan untuk memfungsikan 1Q dan
EQ secara efektif. Bahkan SQ merupakan kecerdasan teritinggi bagi kita (Agustian, Ginanjar, 2012).

Sejalan dengan itu munculnya kemajuan dibidang ilmu pengetahuan dan teknologi (IPTEK) modern
disamping mewarnakan berbagai kemudahan dan kenyamanan hidup, juga membuka peluang untuk
melakukan kejahatan lebih canggih lagi, jika ilmu pengetahuan dan teknologi itu disalah gunakan. Semua
orang mengharapkan agar IPTEK bermanfaat bagi manusia, dan caranya antara lain melalui pengembangan
IPTEK yang berwawasan moral. Tentunya apabila amalan tarekat sufi dipraktekan dalam dunia pekerjaan
sebagaimana yang terangkum dalam magomat dan ahwal, maka kita akan menemukan ketenangan dan
perasaan jiwa yang mendorong untuk hidup lebih optimis dan bertanggung jawab.

Berikut ini adalah bagan mengenai kerelevansian pendidikan tarekat sufi dengan pendidikan Islam di
zaman sekarang.

Bagan 2. Relevansi Tarekat Sufi Terhadap Pendidikan Islam Modern

[ Prinsip Agama Islam Lingkungan Hidup Anak Didik ]

-/

[ Perkembangan Kehidupan } [ Tuntutan Dunia Pekerjaan }

Demikian nampak jelaslah bahwa metode Tarekat Sufi sangatlah cocok dan relevan sekali untuk
diperaktekan dalam dunia pendidikan agar para peserta didik mendapatkan cahaya ilmu, karena kebersihan
hati yang menerimanya. Sebab ilmu adalah cahaya, sedangkan cahaya hanya bisa diterima oleh hati yang
bersih. Peran tarekat sufi terhadap pendidikan Islam modern, disadarkan bahwa sumber segala yang ada ini
berasal dari Tuhan. Dengan adanya bantuan tasawuf ini, maka ilmu pengetahuan satu dan lainya tidak akan
bertabrakan karena ia berada dalam satu jalan dan satu tujuan. Peran tarekat sufi melatih manusia agar
memiliki ketajaman batin dan kehalusan budi pekerti. Sikap batin dan kehalusan budi yang tajam ini
menyebabkan ia akan selalu mengutamakan pertimbangan kemanusiaan pada setiap masalah yang dihadapi.
Dengan demikian ia akan terhindar dari melakukan perbuatan-perbuatan yang tercela menurut agama,
sehingga dapat berperan aktif dalam seluruh lapangan kehidupan, cerdas, aktif, kreatif, terampil, jujur,
berdisiplin dan bermoral tinggi, demokratis dan toleran dengan mengutamakan persatuan bangsa.

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 3 No 2 Tahun 2021
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

560 Peran Terekat Sufi Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam Modern — Herdian Kertayasa, Alfyan
Syach, Rini Novianti Yusuf, Asep Supriatna
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

KESIMPULAN

Peran tarekat sufi menawarkan pembangunan diri manusia dan masyarakat secara utuh dan dinamis
dengan senantiasa mengacu pada keterpaduan nilai-nilai intelektual, moral etika-estetika, kesadaran,
keterbukaan, dan sikap bertanggung jawab. Keutuhan dan keterpaduan nilai-nilai tersebut tertuang dalam
transformasi, identifikasi dan interasi sosial. Transformasi sosial tersebut tidak bisa dilepaskan dari upaya
personal-sosial yang mengacu pada pembumian nilai, moral, dan etika agama dalam pembangunan karakter
manusia dan masyarakat untuk memunculkan sifat-sifat adiluhung llahiyah. Peran tarekat yaitu menjadi
jawaban atas semua problematika kehidupan, harapan terbesar dengan keberadaan tarekat sufi ini, menjadikan
manusia berpaling sejenak untuk mangapai lagi sifat ke-llahiannya yang sering kali pudar dengan
modernisme.

Berdasarkan analisis penulis bahwa kerelevansian Tarekat Sufi dengan pendidikan Islam modern dapat
diperinci sebagai berikut : 1) Tarekat Sufi relevan dengan agama Islam, karena metode tarekat sufi merupakan
bagian dari ajaran Islam dan tasawuf menempati posisi sentral diantara tiga aspek dasar Islam : tauhid, syariat,
dan akhlak, 2) Tarekat Sufi relevan dengan perkembangan kehidupan, karena tarekat sufi pada hakikatnya
sangat memperhatikan aspek keseimbangan dan keharmonisan kehidupan, yang meliputi aspek lahir
(eksoterik) dan batin (esoterik), yang mana hal tersebut sumber dari kebahagiaan. Dan melemahnya nilai
spiritualitas kehidupan, pada dasarnya bersumber dari rapuhnya pemahaman terhadap makna dan fungsi
kehadiran Allah di dalam hati, atau nurani manusia, 3) Tarekat Sufi relevan dengan lingkungan hidup anak
didik karena metode tarekat sufi mengajarkan kepada setiap pengamalnya agar membangun kehidupan yang
lebih efektif, produktif, dan kontemplatif dalam rangka mengembangkan penyadaran kritis dan kreatif
melalui pendekatan komunitas belajar mengajar (learning society) dalam suasana percepatan dinamika waktu
dan perkembangan ilmu (sains) dan teknologi, 4) Tarekat Sufi relevan dengan tuntutan dunia pekerjaan karena
metode tarekat sufi menyikapi bahwa profesionalisme dan keahlian dari seseorang manusia adalah sebagai
salah satu keunggulan kemanusiaan yang harus senantiasa bersatu antara dasar, nilai dengan etika
kemanusiaan, nilai dengan etika ilmu, nilai dengan etika keahlian, nilai dengan etika etos kerja, serta nilai
dengan etika pengembangan peradaban, dengan segala dinamikanya.

DAFTAR PUSTAKA

Agustian, Ginanjar, A. (2012). ESQ Emotional Spiritual Qoutient. Penerbit Arga.

Al-Jailani, Abdul Qadir, S. (2012). Buku Pintar Tasawuf (Juman Rofarif (ed.)). Penerbit Zaman.

Anwar, R. (2019). lImu Tasawuf. Cv. Pustaka Setia.

Arikunto, S. (2010). Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktik. Rineka Cipta.

As-Sakandari, Athoillah, Ibnu, S. (2011). Al-Hikam (Ustadz Fatihuddin Abul Yasin (ed.)). Terbit Terang.
Burhanuddin, U., & Anwar, C. (2014). Tafsir Ayat-ayat Pendidikan. UIN Bandung Press.

Hamka. (2015). Tasawuf Modern. Republika.

Kholidah, Nur, L., & Nasih, Munjin, A. (2009). Metode Dan Teknik Pembelajaran Pendidikan Agama Islam.
PT. Refika Aditama.

Lexy, J. M. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi) (37th ed.). PT Remaja Rosdakarya.
Mulyasa, E. (2006). Kurikulum Berbasis Kompetensi. PT. Remaja Rosdakarya.

Ni’am, S. (2008). The Wisdom Of k.h. Achmad Siddiq Membumikan Tasawuf. PT. Erlangga.

Putra, N., & Lisnawati, S. (2012). Penelitian Kualitatif Pendidikan Agama Islam. PT. Remaja Rosdakarya.

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 3 No 2 Tahun 2021
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

561 Peran Terekat Sufi Serta Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam Modern — Herdian Kertayasa, Alfyan
Syach, Rini Novianti Yusuf, Asep Supriatna
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

Rusli, R. (2013). Tasawuf dan Tarekat : Studi Pemikiran Dan Pengalaman Sufi. PT. Raja Grafindo Persada.

Salamah, U. (2005). Sosialisme Tarekat: Menjejaki Tradisi Dan Amaliah Spiritual Spiritual Sufisme.
Humaniora-Anggota IKAPI.

Saliyo, S. (2017). Mencari Makna Hidup Dengan Jalan Sufi di Era Modern. Esoterik, 2(1), 110-128.
https://doi.org/10.21043/esoterik.v2i1.1910

Subagyo, P. J. (1997). Metode Penelitian : Dalam Teori Dan Praktek. Rineka Cipta.

Sugiyono. (2011). Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. Alfabeta.
Sukardi. (2011). Metodologi Penelitian Pendidikan: Kompetensi dan Praktiknya. Bumi Aksara.

Sutikno, M. S. (2006). Pendidikan Sekarang dan Masa Depan. NTP Press.

Tafsir, A. (2010). lImu Pendidikan Dalam Perspektif Islam. PT. Remaja Rosdakarya.

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 3 No 2 Tahun 2021
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

