Fdukatil

Edukatif: Jurnal llmu Pendidikan
it Volume 6 Nomor 2 April 2024 Halaman 1054 - 1063
> | https://edukatif.org/index.php/edukatif/index

Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam

Muhammad Fahri Aminuddin®, Muhammad Riziq Falah?, Nabilah Safira Salamat®, Najla’ Pinkan
Putri Suryadi**?, Ranti Ayu Sriwahyuni®, Muhamad Parhan®, Syahidin’
Universitas Pendidikan Indonesia, Indonesial:234567
e-mail : fahriaminuddin@upi.edu?, rizigfalah14@upi.edu?, nabilahsfr@upi.edu?, najlapinkan@upi.edu?,
rantiayu@upi.edu®, parhan.muhamad@upi.edu®, syahidin@upi.edu’

Abstrak

Pendidikan Islam, sebagai pilar utama pembangunan umat Muslim, tidak hanya membentuk karakter, tetapi
juga memberikan fondasi moral dan spiritual yang kokoh. Meskipun begitu, muncul konsep pendidikan hadhari
sebagai alternatif untuk memperkuat dasar keislaman dalam masyarakat modern, menggabungkan prinsip-
prinsip Islam dengan ilmu pengetahuan dunia yang berkembang pesat. Penelitian ini bertujuan memberikan
pemahaman komprehensif terkait kontribusi pendidikan hadhari pada pengembangan pendidikan Islam yang
holistik, mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dengan pengetahuan modern. Metode yang digunakan adalah
pendekatan kualitatif deskriptif dengan pengumpulan data melalui sumber data elektronik, seperti artikel-
artikel. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan hadhari sejalan dengan prinsip-prinsip fundamental
Islam. Secara keseluruhan, penelitian ini menyoroti potensi besar pendidikan hadhari dalam mempersiapkan
generasi Islam yang mampu bersaing dalam era globalisasi. Oleh karena itu, kerja sama pemangku kepentingan
di bidang pendidikan Islam diperlukan untuk memperkuat dan memperkaya konsep pendidikan hadhari guna
membentuk masa depan umat Islam yang lebih baik.

Kata Kunci: Paradigma, Hadhari, Pendidikan Islam.

Abstract

Islamic Education, as a primary pillar of Muslim community development, not only shapes character but also
provides a solid moral and spiritual foundation. However, the concept of Hadhari education emerges as an
alternative to strengthen the Islamic foundation in modern society, integrating Islamic principles with the
rapidly evolving world of knowledge. This research aims to provide a comprehensive understanding of the
contribution of Hadhari education to the development of holistic Islamic education, integrating Islamic values
with modern knowledge. The method employed is a descriptive qualitative approach with data collection
through electronic sources, such as articles. The research findings indicate that Hadhari education aligns with
the fundamental principles of Islam. Overall, this study highlights the significant potential of Hadhari
education in preparing the Islamic generation to compete in the era of globalization. Hence, collaboration
among stakeholders in Islamic education is essential to strengthen and enrich the concept of Hadhari
education for shaping a better future for the Muslim community.

Keywords: Paradigm, Hadhari, Islamic Education.

Copyright (c) 2024 Muhammad Fahri Aminuddin, Muhammad Riziq Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’
Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni, Muhamad Parhan, Syahidin

D1 Corresponding author :
Email : najlapinkan@upi.edu ISSN 2656-8063 (Media Cetak)
DOl - https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194 ISSN 2656-8071 (Media Online)

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://edukatif.org/index.php/edukatif/index
mailto:fahriaminuddin@upi.edu1
mailto:riziqfalah14@upi.edu2
mailto:nabilahsfr@upi.edu3
mailto:najlapinkan@upi.edu
mailto:rantiayu@upi.edu
mailto:parhan.muhamad@upi.edu
mailto:syahidin@upi.edu7
mailto:najlapinkan@upi.edu
https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

1055 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin,
Muhammad Rizig Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni,
Muhamad Parhan, Syahidin
DOl : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam telah lama menjadi pilar utama dalam pengembangan sosial dan intelektual umat
Muslim. Pendidikan ini tidak hanya membentuk karakter, tetapi juga memberikan landasan moral dan spiritual
yang kokoh (Hajriyah, 2020). Dalam konteks ini, penting untuk memahami konsep pendidikan Islam secara
menyeluruh, mencakup prinsip-prinsip, nilai, dan tujuan yang diusung oleh ajaran agama Islam.

Namun, dalam perkembangannya, muncul konsep pendidikan hadhari sebagai alternatif untuk
memperkuat dasar keislaman dalam masyarakat modern. Konsep pendidikan hadhari menggabungkan prinsip-
prinsip Islam dengan ilmu pengetahuan dunia yang berkembang pesat (Bashori, 2017). Namun, pertanyaan
yang muncul adalah sejauh mana pendidikan hadhari konsisten dengan konsep pendidikan Islam tradisional.

Artikel ini bertujuan untuk merinci paradigma antara konsep pendidikan hadhari dan pendidikan
Islam tradisional. Penelitian sebelumnya seringkali menyoroti satu aspek tanpa mempertimbangkan
keseimbangan antara keduanya. Keunggulan artikel ini terletak pada pendekatan fenomenologinya dalam
memaparkan kedua konsep tersebut. Beberapa penelitian terdahulu lebih cenderung memberikan analisis yang
terpisah terhadap pendidikan hadhari yang modern dengan pendidikan Islam tradisional, tanpa menyelidiki
secara mendalam hubungan kompleks antara keduanya. Kami akan menguraikan kekurangan dan kelebihan
dari kedua paradigma pendidikan ini, menggali keterkaitan yang kompleks antara mereka, serta merumuskan
pandangan yang seimbang dan inklusif.

Dalam proses analisis ini, penelitian ini memberikan inovasi dengan memberikan analisis mendalam
terhadap keseimbangan nilai-nilai antara konsep pendidikan hadhari yang modern dan nilai-nilai pendidikan
Islam tradisional. Tidak hanya menyoroti kelebihan dari pendidikan hadhari yang sejalan dengan nilai-nilai
pendidikan Islam tradisional, tetapi juga mengidentifikasi dan mengatasi kekurangan yang mungkin
dimilikinya. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi positif dalam membuka
jalan menuju pengembangan sistem pendidikan Islam yang lebih relevan dengan zaman modern.

METODE

Metode penelitian yang diterapkan dalam studi ini melibatkan beberapa tahapan, pendekatan yang
diadopsi adalah kualitatif, memberikan keleluasaan untuk memahami dengan rinci Paradigma Konsep
Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam. Desain penelitian dan analisis data menggunakan fenomenologi,
dengan fokus pada pengamatan dan pemahaman mendalam terhadap konsep pendidikan Hadhari. Analisis
dilakukan secara naratif deskriptif untuk merinci temuan dan implikasinya, bertujuan memberikan gambaran
mendalam mengenai paradigma konsep pendidikan Hadhari dan hubungannya dengan pendidikan Islam
tradisional. Pengumpulan data dilakukan melalui dua sumber utama, yaitu buku dan data elektronik. Buku
digunakan untuk memperoleh pemahaman mendalam melalui literatur, sementara data elektronik berupa
artikel dari berbagai sumber online seperti artikel, jurnal, tesis, dan karya tulis ilmiah lainnya.

Pihak terlibat dalam penelitian ini utamanya adalah peneliti sebagai pelaku utama. Sumber-sumber
literatur dan informasi elektronik juga menjadi pihak terlibat yang berkontribusi dalam menyajikan data dan
informasi relevan. Peneliti melakukan pencarian, seleksi, dan analisis terhadap sumber-sumber informasi yang
relevan dengan penelitian. Pencarian data dilakukan melalui penelusuran literatur di perpustakaan dan
platform daring. Artikel, jurnal, tesis, dan karya tulis ilmiah lainnya diakses dan dianalisis untuk mendapatkan
wawasan mendalam tentang paradigma konsep pendidikan Hadhari. Dengan demikian, metode penelitian ini
dirancang untuk memastikan analisis yang komprehensif dan mendalam terhadap paradigma konsep
pendidikan Hadhari dalam konteks pendidikan Islam.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

1056 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin,
Muhammad Rizig Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni,
Muhamad Parhan, Syahidin
DOl : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pengertian Pendidikan Islam

Dalam UU RI No. 20 tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, Pendidikan adalah upaya sadar
dan terencana untuk menciptakan lingkungan belajar serta proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif
mengembangkan potensi dirinya, termasuk kekuatan spiritual, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan,
akhlak mulia, dan ketrampilan yang diperlukan untuk dirinya, masyarakat, bangsa, dan negara (Marita Sari,
2019)

Pendidikan juga dapat diartikan sebagai keterkaitan timbal balik antar umat manusia dengan
lingkungannya, baik alam, teman, maupun alam semesta (Nurulloh, 2019). Ini melibatkan perkembangan yang
terorganisasi dari semua potensi manusia, baik moral, intelektual, maupun jasmani, yang diorganisir untuk
kepribadian individu dan kegunaan masyarakatnya, dengan harapan mengintegrasikan semua aktivitas
tersebut menuju tujuan hidupnya (Sulaiman, 2017).

Yusuf Qardawi berpendapat pendidikan Islam mencakup seluruh aspek manusia, mulai dari pikiran
dan hati, fisik dan batin, budi pekerti dan keterampilannya (Arifuddin & Karim, 2021). Sementara menurut
menurut Al Ghazali, Pendidikan Islam adalah upaya untuk membentuk individu yang utuh, baik dalam
kehidupan dunia maupun kehidupan akhirat. Al Ghazali mengemukakan bahwa manusia dapat mencapai
kesempurnaan dengan rajin mencari pengetahuan dan kemudian mengamalkan nilai-nilai kebajikan yang
ditemuinya melalui ilmu. Melalui pengetahuan ini, seseorang dapat mendekatkan diri kepada Allah dan pada
akhirnya mendapatkan kebahagiaan dalam kehidupan dunia dan akhirat (Agus, 2018).

Secara umum, pendidikan Islam dapat diartikan sebagai suatu usaha sadar untuk membina,
mengarahkan, dan mengoptimalkan potensi manusia dalam segala aspeknya, baik jasmani maupun rohani,
dengan mengacu pada nilai-nilai Islam (Syarif, 2021). Tujuannya adalah memastikan kebahagiaan hidup di
dunia dan akhirat dengan melaksanakan peran sebagai hamba Allah dan khalifah-Nya. Dalam konteks
perkembangan atau pertumbuhannya, pendidikan Islam mencapai puncaknya dengan optimalisasi
perkembangan yang bertujuan menuju tujuan akhir, melalui serangkaian proses yang berkelanjutan (Al-,
2015)

Sejalan dengan perkembangan zaman dan kebutuhan manusia yang semakin kompleks, pendidikan
Islam harus bersifat terbuka dan dapat menyesuaikan diri dengan tuntutan zaman, selama tetap berpegang
pada norma-norma Islam (Fakhruddin, 2011). Dalam studi pendidikan, "pendidikan Islam" biasanya merujuk
pada jenis pendidikan yang memiliki latar belakang keagamaan. Pendidikan ini bertujuan membentuk individu
yang unggul secara intelektual, kaya dalam amal, dan mulia dalam moral. Visinya adalah menciptakan "insan
kamil", manusia yang sempurna dalam segala aspek, meskipun keyakinan ini hanya diberikan kepada Nabi
Muhammad SAW (Lubis & Asry, 2020). Pendekatan pendidikan Islam mencakup tidak hanya metode
pengajaran tatap muka, melainkan juga upaya internalisasi nilai-nilai Islam ke dalam jiwa peserta didik
(Hidayat, 2018).

Pemahaman Pendidikan Hadhari

Pendidikan merupakan upaya yang disengaja dan direncanakan untuk menciptakan lingkungan belajar
dan proses pembelajaran yang memungkinkan peserta didik mengaktifkan potensi mereka secara maksimal,
melibatkan aspek-aspek seperti kekuatan spiritual, pengendalian diri, perkembangan kepribadian, kecerdasan,
moralitas, serta keterampilan yang diperlukan baik untuk diri mereka sendiri maupun bagi masyarakat
(Syarifuddin, 2021). Perkembangan pendidikan selalu mengikuti evolusi waktu, termasuk dalam pemikiran
pendidikan Islam yang terus berkembang menuju perbaikan yang lebih baik. Salah satu bentuk
perkembangannya adalah hasil riset pendidikan Islam yang diajukan oleh Prof. Abd Rachman Assegaf, yakni
pendidikan Hadhari. Istilah "hadhari" sendiri berasal dari bahasa Arab dan dapat diartikan sebagai

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

1057 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin,
Muhammad Rizig Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni,
Muhamad Parhan, Syahidin
DOl : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

"peradaban” atau "kemajuan," atau dalam bahasa Inggris dapat dijelaskan sebagai "civilized". Dalam
terminologi, pendidikan hadhari mencakup ajaran Islam yang menitikberatkan pada nilai-nilai peradaban yang
tinggi, mulia, dan beradab. Melalui penggunaan istilah ini, Abd. Rachman Assegaf bertujuan untuk
merancang konsep pendidikan yang sesuai dengan perkembangan zaman, kebutuhan saat ini, dan menghadapi
tantangan yang mungkin timbul di masa depan (Arif, 2019),

Dasar pendidikan Hadhari diambil dari Al-Quran dan Hadist, yang membawa manhaj bahwa
pendidikan merupakan investasi human resources yang berhubungan dengan humanisme sebagai model
pendidikan islam, dengan tujuan meluruskan sikap hidup jiwa manusia dan umat. Humanisme yang dimaksud
merupakan usaha meningkatkan aspek potensi manusia, baik sebagai makhluk sosial dan religius, maupun
sebagai individu yang dianugerahi akal dan pikiran oleh Tuhan untuk mengembangkan potensi-potensinya
melalui pendidikan yang diterima (Asr Himsyah & Rahmatullah, 2021). Selain itu pendidikan Hadhari
Hadhari merupakan respons terhadap penurunan dan keterbelakangan pendidikan Islam dalam era modern ini.
Sebagai upaya untuk merekonseptualisasikan pendidikan Islam, pendidikan Hadhari harus berada pada jalur
yang benar, sejalan dengan pedoman yang diwahyukan, nilai-nilai kenabian, semangat yang mewarnai masa
keemasan peradaban Islam (hadhariyah al-Islam), dan mampu merespons isu-isu global kontemporer.

Dalam menangani masalah-masalah pendidikan Islam, pendidikan Islam Hadhari merespons dengan
paradigma segitiga Hadhariyah: hadhariyah al-nash, hadhariyah al-Ilm, dan hadhariyah al-falsafah.
Hadhariyah al-nash merupakan bentuk pengembangan ilmu-ilmu agama dari Al-Qur'an dan Hadist sebagai
sumber konseptual pendidikan Islam yang menjelaskan sejaun mana pendidikan Islam bersifat visi dan
orientatif. Hadhariyah al-falsafah merupakan dasar pengembangan filosofis yang menggambarkan filsafat
tentang manusia, hadhariyah, dan akhlak. Hadhariyah al-ilm membahas tradisi ilmiah Muslim, reintegrasi
pengetahuan, dan kontekstualisasi pendidikan Islam dalam menangani isu-isu kontemporer (Asmawi, Tahir
and ldhan 2022).

Pilar-Pilar Pendidikan Hadhari

Pendidikan Hadhari dilandaskan pada suatu landasan keilmuan yang kuat yang dapat menopang
susunan keilmuannya. Assegaf mendasarkan gagasan pendidikan hadhari pada empat pilar, yaitu keesaan
Tuhan, akhlak yang lurus (akhlak), paham fitrah, dan pemberdayaan masjid sebagai titik fokus pertumbuhan
umat (Suyadi & Sutrisno, 2018). Oleh sebab itu, pilar-pilar inilah yang dapat membentuk karakter dan
identitas dalam mencapai tujuan pendidikan Hadhari. Pilar-pilar penting pendidikan hadhari adalah sebagai
berikut:

1). Berpusat pada keesaan (tauhid)

Hal yang penting dalam pendidikan Islam adalah suatu hal yang di dalannya terdapat aktor-faktor
pendidikan yang dapat membentuk keimanan kepada Allah Swt. sehingga hal ini dapat diharapkan mampu
meberikan suatu mampu memberikan interpretasi yang komprehensif kepada umat Islam tentang kesatuan
antara akal dan wahyu. Sementara, bagi seorang muslim dalam penerapannya, kehidupan modern bukanlah
lawan atau hambatan yang harus dibantah melainkan suatu kesempatan untuk memenuhi tujuan hidup
seseorang sebagai pemimpin atau khalifah. Umat Islam menghadapi dua ancaman dalam mempertahankan
keimanan dan ketakwaan di zaman modern: a) Ancaman internal dapat berupa gangguan hati seperti
munculnya rasa tamak, marah, iri hati, dendam, dan lain-lain. b) Ancaman eksternal dalam bentuk kultur
hidup manusia yang bebas, persaingan, kebebasan dan kejahatan. Oleh karena itu, selain keimanan atau
tauhid, akhlak yang mulia juga (Arif, 2019)

2). Berbasis pada akhlak

Abd. Rachman Assegaf menyampaikan pandangannya bahwa akhlak merupakan sifat bawaan yang

tersemat dalam jiwa manusia, muncul secara alami ketika dibutuhkan tanpa perlu dipertimbangkan atau

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

1058 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin,
Muhammad Rizig Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni,
Muhamad Parhan, Syahidin
DOl : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

didorong oleh faktor eksternal. Dalam penafsiran Al-Qur'an, Abd. Rachman Assegaf mengemukakan suatu
konsep terkait pembentukan akhlak yang baik, yang dapat diuraikan sebagai berikut:

a. Menegaskan pentingnya memiliki akhlak yang luhur dengan mengambil teladan dari tata cara hidup
Nabi Muhammad saw. Sebab, dalam kepribadian beliau terdapat contoh yang baik dan patut dijadikan
teladan.

b. Dalam mengatasi konflik, Islam mendorong upaya pencegahan dengan menghadapi tindakan buruk
dengan perilaku yang baik, sehingga konflik dapat berubah menjadi hubungan persahabatan.

c. Islam memberikan dorongan kepada umatnya untuk segera memohon ampunan kepada Allah dalam
mengelola kekayaannya, mengendalikan kemarahan, dan memberikan maaf terhadap kesalahan sesama
manusia.

Dengan demikian, akhlak melibatkan interaksi antar manusia dan memainkan peran penting dalam
berbagai aspek kehidupan. Abd. Rachman Assegaf berpendapat bahwa "bagi suatu bangsa yang beradab,
keberadaan akhlak yang mulia sangat krusial untuk menjaga bangsa dari potensi kehancuran." (Bashori,
2017).

3). Meyakini teori fitrah

Pada hakikatnya, konsep fitrah tidak sama dengan teori dari John Locke, yaitu teori tabula rasa.
Konsep tabula rasa memandang bahwa fitrah melihat manusia bukan hanya membawa lembaran-lembaran
kertas bersih dan kosong, namun juga memiliki potensi-potensi dinamis sejak lahir. Hal ini berarti faktor yang
dapat mengurangi atau meningkatkan potensi instrinsik manusia adalah faktor lingkungan dan pendidikan.
Sementara, Abd. Rachman Assegaf juga menyimpulkan bahwa fitrah secara umum adalah al-Din (agama
Allah Swt.), Islam, iman dan tauhid. Pada pilar ini bertujuan untuk menopang praktik pendidikan dalam Islam
sehingga ketika dilakukan selalu bertujuan pada kesucian dalam Islam, iman dan tauhid (Arifuddin & Karim,
2021).

4). Memberdayakan tujuan masjid untuk pensejahteraan umat

Pusat pendidikan berkonsentrasi tidak hanya pada pendidikan sekolah tetapi juga pada pendidikan
komunitas Muslim, keluarga, dan komunitas serta mereka juga memperhatikan masjid. Berikut ini adalah
beberapa pemahaman mengenai tujuan masjid berdasarkan Al-Quran dan Sunnah Nabi Muhammad saw:

a) Sebagai fasilitas dalam beribadah, seperti shalat, doa dan dzikir; b) Sebagai sarana dalam menunjang
pendidikan dan pengajaran; c¢) Sebagai alat hukum, keadilan, diskusi, dan forum masalah-masalah yang
berkaitan dengan Islam; d) Berfungsi sebagai fasilitas sosial.

Oleh karena itu, diharapkan dapat menjalin hubungan yang erat antara jamaah dan masjid agar masjid
dapat menjadi pusat kebudayaan Islam dalam hal peran pendidikan, sosial serta ritual dan upacara
keagamaannya (Bashori, 2017).

Relevansi Pendidikan Hadhari Bagi Pendidikan Islam

Pentingnya dasar sistem pendidikan Islam menjadi kunci dalam struktur pendidikan sebagai sumber
konsep. Al-Quran dan Hadits, sebagai landasan ajaran Islam, menjadi pedoman dalam penelitian, penciptaan,
dan pengembangan ide, prinsip, konsep, serta metode pembelajaran Islam. Dari dua sumber utama ini, muncul
refleksi mengenai beragam permasalahan umat Islam, terutama yang terkait dengan sistem pendidikan Islam.

Secara umum, sumber-sumber pembelajaran sastra Islam dapat dibagi menjadi dua, yaitu Al-Quran
dan Hadits, keduanya mencerminkan pandangan ulama yang beragam. Dari gambaran tersebut, dapat
dianalisis bahwa terdapat peluang untuk meningkatkan mutu dan kualitas pendidikan Islam melalui berbagai
rencana, metode, dan ide yang berbeda. Namun, hal ini sebenarnya tergantung pada konteks dan kepraktisan
masing-masing.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

1059 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin,
Muhammad Rizig Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni,
Muhamad Parhan, Syahidin
DOl : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

Pendidikan hadhari, sebagai contoh pendidikan Islam, merupakan hasil dari kajian mendalam
terhadap permasalahan pendidikan Islam dalam situasi saat ini. Upaya ini merupakan bagian dari serangkaian
langkah untuk merefleksikan dan merekonstruksi sejarah Islam pada masa kini. Sesuai dengan semangat
prinsip yang terkandung dalam Q.S. Ar-Ra'd ayat 11, Abd. Rachman Assegaf meyakini bahwa ketika umat
Islam berusaha melakukan perubahan positif, Allah akan memberikan perubahan yang berdampak pada
kesejahteraan umat. Pentingnya pendidikan Hadhari, yang berbasis integrasi, jika dikaitkan dengan isu-isu
terkini dalam pendidikan Islam, dapat diuraikan sebagai berikut:

1). Pengembangan PTAI yang memiliki pendekatan saintifik terpadu

Perguruan tinggi Agama Islam, sebagai komponen integral dalam sistem pendidikan nasional, tidak
hanya diwajibkan untuk bertahan, tetapi juga untuk bersaing di era globalisasi, ilmu pengetahuan, dan
teknologi. Dalam upaya pembaruan ilmu pengetahuan, Abd. Rachman Assegaf terlibat dalam inisiatif
keilmuan yang diterapkan oleh UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. Dalam forum diskusi ilmiah, wilayah kajian
Islam dibagi menjadi tiga aspek, yakni hadharah al-nash (berbasis pada agama), hadharah al-'ilm (berkaitan
dengan ilmu alam dan ilmu sosial), dan hadharah al-falsafah (mendasarkan pada etika dan filsafat). Esensi dari
pendekatan ilmiah ini adalah menggabungkan pengetahuan agama dengan ilmu umum guna mencapai
kesatuan keilmuan yang komprehensif.

Pada tahap perkuliahan, semua cabang ilmu akan dipresentasikan dari perspektif Islam, dengan tauhid
sebagai pokok bahasan utama. Abd. Rachman Assegaf menyoroti urgensi penambahan wawasan ilmu
pengetahuan modern yang terus berkembang, seperti hubungan internasional, agama dan budaya, serta
penyelesaian konflik. Aspek teknologi media, isu-isu global (seperti demokrasi, hak asasi manusia,
pluralisme, kebebasan, isu gender), dan sebagainya juga diberikan perhatian. Meskipun secara teoritis
menerapkan ajaran Islam dan memiliki komitmen terhadap persatuan adalah konsep yang positif, namun pada
kenyataannya, pelaksanaannya di lapangan dianggap sulit. Saat ini, pengembangan metode ilmiah terpadu dan
keterhubungan terpadu masih dalam tahap pengembangan di lembaga pendidikan UIN di Indonesia. Adanya
kendala dalam pelaksanaan, terutama jika pemikiran ilmiah tidak dilakukan dengan baik, dapat
mengakibatkan usaha ini menjadi sia-sia.

Dalam implementasinya, konsep ini harus dianalisis dan dievaluasi secara menyeluruh. Diperlukan
kehati-hatian, karena dikhawatirkan bahwa perkembangan ide yang tidak sesuai dapat menimbulkan
permasalahan baru, seperti potensi kehilangan eksistensi agama Islam dalam pendidikan itu sendiri, terutama
dengan fokus pada pengembangan ilmu pengetahuan modern.

2). Perubahan Sekolah IAIN/STAIN menjadi UIN

Dari perspektif keilmuan yang diselaraskan dengan konsep pendidikan Hadhari, hal ini menunjukkan
perlunya melakukan perubahan signifikan dalam paradigma pendidikan Islam, khususnya transformasi dari
IAIN/STAIN menjadi UIN, agar mampu menciptakan suasana baru yang menginspirasi perubahan dalam
surga gagasan, visi, dan arah pengembangan. Namun, Ahmad Barizi mengajukan pertanyaan kritis apakah
perubahan tersebut memiliki perbedaan substansial jika dibandingkan dengan perguruan tinggi Islam lain di
Indonesia, seperti Universitas Muhammadiyah dan Universitas NU.

Tentu saja, perubahan IAIN dan STAIN menjadi UIN tidak terlepas dari tantangan. Pertama, dalam
aspek manajemen, ada kekhawatiran bahwa perubahan mungkin hanya bersifat formalitas dan pada
kenyataannya tidak membawa perubahan yang berarti. Kedua, dari sudut pandang epistemologi, lembaga ini
akan menghadapi kesulitan dalam mengorganisir program-program baru karena adanya beban islamisasi ilmu
pengetahuan. Meski demikian, ketidakpastian ini tidak perlu dipertanyakan selama proses perubahan
berlangsung.

Peralihan dari IAIN/STAIN ke UIN, sebagai contoh kembalinya pada dasar keilmuan, menjadi wujud
pengembangan, penyempurnaan, dan standarisasi. UIN diharapkan dapat menjadi teladan dalam sistem

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

1060 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin,
Muhammad Rizig Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni,
Muhamad Parhan, Syahidin
DOl : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

pendidikan tinggi Islam. Oleh karena itu, diperlukan peningkatan sistematis, terarah, dan kuat pada setiap
aspeknya, termasuk pengembangan visi, peningkatan penting, pengembangan sumber daya manusia,
manajemen, dan industri.

3). Demokratisasi pendidikan

Faktor utama yang mempengaruhi nasib pendidikan Islam di Indonesia adalah demokratisasi.
Pendidikan demokratis diartikan sebagai pendidikan yang memberikan kesempatan yang sama kepada setiap
anak untuk belajar di sekolah berdasarkan bakatnya, sehingga terjalin hubungan antara demokrasi dan
kesetaraan di tempat kerja dan sistem pendidikan. Enam kaidah demokrasi konon ditemukan oleh Abd.
Rachman Assegaf (Assegaf), meliputi hukum ta'aruf, kajian, keadilan, kerjasama yang bermanfaat bagi
masyarakat, dan perubahan. Bagi umat Islam, demokrasi diartikan sebagai penyatuan hak asasi manusia
dengan cita-cita yang ditetapkan oleh Allah Swit.

Di Indonesia, demokrasi mendapat dukungan konstitusional sebagaimana tercantum dalam UUD
1945: 1) Pasal 31 ayat (1) UUD 1945 yang menyatakan bahwa “setiap warga negara berhak mendapat
pendidikan”. 2) Pasal 31 ayat (3) Undang-undang Tahun 1945 yang menyatakan bahwa “pemerintah
mengusahakan dan menyelenggarakan sistem pendidikan nasional yang meningkatkan keimanan dan
ketakwaan serta akhlak guna mencerdaskan kehidupan negara, sesuai dengan peraturan perundang-undangan
nasional yang ada.”

Secara teoritis, jika demokrasi dilihat melalui kacamata pendidikan Islam seperti yang ditekankan
oleh Hadhari, kebijakan pemerintah, dan pelaksanaan pendidikan telah berupaya meningkatkan kapasitas
intelektual masyarakat. Namun, dalam praktiknya, sekolah terus menghadapi berbagai kendala yang
menghalangi mereka untuk mencapai kesuksesan dan manfaat pendidikan karena berbagai alasan, seperti
kendala keuangan, terbatasnya akses, atau terbatasnya kesempatan (Anwar, 2022). Akibatnya, siswa merasa
seolah-olah tidak diberi kesempatan untuk mengenyam pendidikan di sekolah. Meski masing-masing daerah
mempunyai misi tertentu, kebijakan pemerintah juga mempertimbangkan amanat pendidikan nasional. Dalam
mendukung instruktur dalam memimpin kelas secara demokratis melalui penerapan prinsip demokrasi dalam
pendidikan Islam, Abd. Rachman Assegaf menguraikan pentingnya menciptakan pendekatan demokratis
dalam pendidikan. Oleh sebab itu, konsep dan perundang-undangan demokrasi yang mendasar dapat
ditemukan dalam ajaran Islam.

Menurut Abd. Rachman Assegaf, untuk mengatasi permasalahan pendidikan demokratis, tidak hanya
penting untuk menanamkan demokrasi pada setiap guru tetapi juga meningkatkan standar pengajaran dan
meningkatkan efektivitas penyampaiannya dalam menjamin kelangsungannya, serta meningkatkan kualitas
sumber daya manusia dan menyesuaikan hasil pembelajaran dengan tuntutan dunia kerja.

Dalam beberapa tahun terakhir, terjadi peningkatan prevalensi kekerasan di sekolah. Adapun buku
“Pendidikan Tanpa Kekerasan: Tipologi Situasi, Kasus dan Teori” yang ditulis oleh Assegaf. Dalam
penjelasannya tentang nilai kerja emosional dalam pendidikan, Abd. Rachman Assegaf menyebutkan
pengenalan budaya damai dapat dicapai dengan memanfaatkan gagasan pendidikan tanpa kekerasan.

Pendidikan perdamaian adalah metode pengajaran yang mendorong penyelesaian konflik secara
damai dan tanpa kekerasan. Kemampuan untuk merespons secara efektif tantangan yang kita hadapi dalam
kehidupan sebagai sebuah komunitaslah yang sebenarnya menentukan keberhasilan pendidikan perdamaian,
bukan kuantitas lulusannya. Dengan memahami akar penyebab kekerasan di masyarakat, pendidikan Hadhari
memberikan solusi atas kasus kekerasan di sekolah. Pendidikan harus berkontribusi dalam menjaga
perdamaian dan dimaksudkan untuk menumbuhkan lebih banyak toleransi, pengertian, dan niat baik antar
negara setelah penyebab utama masalah ini teridentifikasi. Konsep pembelajaran damai di kelas membantu
guru menumbuhkan lingkungan penerimaan, rasa hormat, dan perhatian sekaligus menggunakan strategi
pembelajaran yang kooperatif untuk membantu siswa mengembangkan filosofi dan karakter mereka. Dalam

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

1061 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin,
Muhammad Rizig Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni,
Muhamad Parhan, Syahidin
DOl : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

hal pendidikan, karya Hadhari menunjukkan bahwa untuk mewujudkan perdamaian, pengajaran perlu dijiwai
dengan konsep-konsep yang dapat menumbuhkan gagasan perdamaian dan mengatasi isu-isu kekerasan di
kelas (Study et al., 2022).

Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari Dalam Pendidikan Islam

Pendidikan dihadapkan dengan pesatnya perkembangan zaman, hal ini ditandai dengan munculnya
berbagai inovasi dan penemuan baru sebagai hasil Pendidikan (Wahyudi, 2023). Pendidikan islam secara tidak
langsung harus mulai beradaptasi ditengah-tengah kondisi yang dilematis seperti adanya dikotomi yang
disebabkan sikap orang muslim yang anti dengan temuan-temuan diluar islam (figh oriented), hal ini
menyebabkan sikap manusia menjadi hanya fokus terhadap hubungan vertikal dan berputar pada arus
ritualisasi (Bashori, 2017).

Pendidikan memiliki keterkaitan dengan perkembangan era globalisasi khususnya Society 5.0. Oleh
karena itu, pendidikan harus beradaptasi dengan perubahan zaman yang disertai dengan perubahan sosial yang
melekat pada masyarakat. Menuju era Society 5.0, Indonesia setidaknya memiliki kemampuan untuk
mengubah arah dan model pendidikan khususnya pendidikan Islam. Pergeseran paradigma pendidikan Islam
tentunya menekankan pada aspek modernisasi sistem pendidikan agar lebih inklusif dan fleksibel. Hal ini
berbanding lurus dengan kemampuan lulusan untuk hidup efektif dalam masyarakat (Wahyudi, 2023).
Pendidikan islam seyogyanya harus dapat mencerminkan dalam keadaan dan kondisi apapun pendidikan islam
harus menyesuaikan perkembangan zaman sebagai tantangan sesuai dengan kebutuhan dunia (Amirudin,
2019).

Untuk menanggulangi dikotomi dan ketidakseimbangan antara habluminallah dan habluminannas,
pendidikan islam perlu suatu konsep pendidikan dinamis yang dapat berjalan beriringan dengan
perkembangan zaman. Hal ini didukung dengan banyaknya lembaga pendidikan islam seperti pesantren yang
mulai berjalan melalui konsep dan sistem pendidikan yang lebih dinamis, sehingga hal ini dapat memberikan
dampak menghasilkan pelajar memiliki wawasan yang luas, mandiri, berkepribadian unggul, berakhlak mulia
dan berlandaskan karakter bangsa (Syam, 2019).

Paradigma konsep pendidikan hadhari dapat memberikan penjelasan bahwa pendidikan islam harus
dilaksanakan secara visioner menurut tuntunan wahyu dan nilai-nilai yang dibawakan oleh Nabi Muhammad
SAW. Konsep ini pun memberikan perspektif dan paradigma dalam pendidikan yang menyeimbangkan dua
sisi potensi yang dimiliki manusia sesuai dengan fitrahnya: habluminallah dan habluminannas, dan yang
terpenting adalah konsep ini dapa memberikan paradigma pendidikan yang responsif terhadap isu-isu
kontemporer (Bashori, 2017).

SIMPULAN

Pendidikan Hadhari merupakan salah satu bentuk perkembangan dalam hasil riset pendidikan yang
mencakup ajaran Islam dan menitikberatkan pada nilai-nilai peradaban yang tinggi, mulia, serta beradab
sehingga dapat merancang konsep pendidikan yang sesuai dengan perkembangan zaman. Sejalan dengan hal
tersebut, pendidikan Hadhari juga merupakan respons terhadap penurunan dan keterbelakangan dalam
pendidikan Islam di era modern ini untuk merekonseptualisasikan pendidikan Islam yang harus berada pada
jalur dan sesuai dengan jalan dan pilar-pilar yang benar, sejalan dengan pedoman yang diwahyukan, nilai-nilai
kenabian, semangat yang mewarnai masa keemasan peradaban Islam (hadhariyah al-lslam), dan mampu
merespons isu-isu global kontemporer. Dengan kata lain, hanya dengan memadukan konsep Hadhari dengan
nilai-nilai keislaman yang kuat, seseorang dapat mencapai tujuan pendidikan Islam yang holistik,
menghasilkan individu yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga kuat secara moral dan spiritual.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

1062 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin,
Muhammad Rizig Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni,
Muhamad Parhan, Syahidin
DOl : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

Oleh karena itu, para pemangku kepentingan di bidang pendidikan Islam perlu bekerja sama untuk
memperkuat dan memperkaya konsep pendidikan Hadhari, sehingga dapat memberikan kontribusi positif
yang signifikan dalam membentuk masa depan umat Islam yang lebih baik.

DAFTAR PUSTAKA

Agus, Z. (2018). Pendidikan Islam Dalam Perspektif Al-Ghazali. Raudhah Proud To Be Professionals :
Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 3(2), 21-38. https://doi.org/10.48094/raudhah.v3i2.28

Al-. (2015). Analisa Kebijakan Pai Di Indonesia. Jurnal Pendidikan Islam, 6(14), 1-15.

Amirudin, N. (2019). Problematika Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Di Era Digital. Prosiding Seminar
Nasional Prodi PAi UMP, 181-192.

Anwar, M. S. (2022). Ketimpangan aksesibilitas pendidikan dalam perpsektif pendidikan multikultural.
Foundasia, 13(1), 1-15. https://doi.org/10.21831/foundasia.v13il.47444

Arif, R. (2019). Pendidikan Islam: Objek Pendidikan Islam. Inspirasi, 1(3), 1-328.
https://belajarbersamavika.blogspot.com/2020/07/objek-pendidikan-islam.html

Arifuddin, A., & Karim, A. R. (2021). Konsep Pendidikan Islam; Ragam Metode PAI dalam Meraih Prestasi.
Didaktika: Jurnal Kependidikan, 10(1), 13-22. https://www.jurnaldidaktika.org/contents/article/view/76

Asr Himsyah, U. Z.,, & Rahmatullah, A. (2021). Konsep Pendidikan Hadhari di Pondok Pesantren
Darullughah Wadda’wah Bangil-Pasuruan.  Al-Jadwa: Jurnal Studi Islam, 1(1), 1-21.
https://doi.org/10.38073/aljadwa.v1i1.460

Bashori. (2017). Pradigma Pendidikan Islam (Nilai-nilai 1Slam dalam Pembelajaran). Jurnal Penelitian, 11(1),
141.

Fakhruddin, A. (2011). Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islam Dalam. JURNAL PENDIDIKAN
AGAMA ISLAM - Ta'lim, 9(2), 199-212.

Hajriyah, H. B. (2020). Modernisasi Pendidikan Agama Islam Di Era Revolusi Industri 4.0. MOMENTUM :
Jurnal Sosial Dan Keagamaan, 9(1), 42-62. https://doi.org/10.29062/mmt.v9il.64

Hidayat, A. (2018). Metode Pendidikan Islam untuk Generasi Millennial. Fenomena, 10(1), 55-76.
https://doi.org/10.21093/fj.v10i1.1184

Lubis, L., & Asry, W. (2020). limu Pendidikan Islam Pengembangan. In Bumi Aksara,.

Marita Sari, D. (2019). Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan Nasional. At Turots: Jurnal Pendidikan
Islam, 1(2), 144-169. https://doi.org/10.51468/jpi.v1i2.13

Nurulloh, E. S. (2019). Pendidikan Islam dan Pengembangan Kesadaran Lingkungan. Jurnal Penelitian
Pendidikan Islam, 7(2), 237. https://doi.org/10.36667/jppi.v7i2.366

Study, A., Education, P., Rahman, A., Asmawi, M. N., Thahir, L. S., & Idhan, M. (2022). Conceptual Ideas
Of Hadhari Education. 445-448.

Sulaiman. (2017). Metodologi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) (Kajian Teori Dan Aplikasi
Pembelajaran PAI). In PeNA.

Suyadi, & Sutrisno. (2018). A genealogycal study of Islamic education science at the faculty of IImu Tarbiyah
dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga. Al-Jami’ah, 56(1), 29-58. https://doi.org/10.14421/ajis.2018.561.29-
58

Syam, A. R. (2019). Guru dan Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Era Revolusi Industri
4.0. TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam, 14(1), 1. https://doi.org/10.19105/tjpi.v14i1.2147

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

1063 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin,
Muhammad Rizig Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni,
Muhamad Parhan, Syahidin
DOl : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

Syarif, Z. H. (2021). Dinamika Pendidikan Islam Minoritas.
https://www.google.co.id/books/edition/DINAMIKA_PENDIDIKAN_ISLAM_MINORITAS/Ft1IEEAA
AQBAJ?hl=en&gbpv=1

Syarifuddin, H. (2021). Hakikat Pendidik. ANSIRU PAI : Pengembangan Profesi Guru Pendidikan Agama
Islam, 5(1), 26. https://doi.org/10.30821/ansiru.v5i1.9792

Wahyudi, T. (2023). Membangun Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Era revolusi Industri 4.0
dan Society 5.0. Al-Mutharahah: Jurnal Penelitian Dan Kajian Sosial Keagamaan, 20(1), 148-159.
https://doi.org/10.46781/al-mutharahah.v20i1.670

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

