
Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan 

Volume 6 Nomor 2 April 2024 Halaman 1054 - 1063 

https://edukatif.org/index.php/edukatif/index 

 

Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam 

 

Muhammad Fahri Aminuddin1, Muhammad Riziq Falah2, Nabilah Safira Salamat3, Najla’ Pinkan 

Putri Suryadi4, Ranti Ayu Sriwahyuni5, Muhamad Parhan6, Syahidin7 

Universitas Pendidikan Indonesia, Indonesia1,2,3,4,5,6,7 

e-mail : fahriaminuddin@upi.edu1, riziqfalah14@upi.edu2, nabilahsfr@upi.edu3, najlapinkan@upi.edu4, 

rantiayu@upi.edu5, parhan.muhamad@upi.edu6, syahidin@upi.edu7 

 

Abstrak 

Pendidikan Islam, sebagai pilar utama pembangunan umat Muslim, tidak hanya membentuk karakter, tetapi 

juga memberikan fondasi moral dan spiritual yang kokoh. Meskipun begitu, muncul konsep pendidikan hadhari 

sebagai alternatif untuk memperkuat dasar keislaman dalam masyarakat modern, menggabungkan prinsip-

prinsip Islam dengan ilmu pengetahuan dunia yang berkembang pesat. Penelitian ini bertujuan memberikan 

pemahaman komprehensif terkait kontribusi pendidikan hadhari pada pengembangan pendidikan Islam yang 

holistik, mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dengan pengetahuan modern. Metode yang digunakan adalah 

pendekatan kualitatif deskriptif dengan pengumpulan data melalui sumber data elektronik, seperti artikel-

artikel. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan hadhari sejalan dengan prinsip-prinsip fundamental 

Islam. Secara keseluruhan, penelitian ini menyoroti potensi besar pendidikan hadhari dalam mempersiapkan 

generasi Islam yang mampu bersaing dalam era globalisasi. Oleh karena itu, kerja sama pemangku kepentingan 

di bidang pendidikan Islam diperlukan untuk memperkuat dan memperkaya konsep pendidikan hadhari guna 

membentuk masa depan umat Islam yang lebih baik. 

Kata Kunci: Paradigma, Hadhari, Pendidikan Islam. 

Abstract 

Islamic Education, as a primary pillar of Muslim community development, not only shapes character but also 

provides a solid moral and spiritual foundation. However, the concept of Hadhari education emerges as an 

alternative to strengthen the Islamic foundation in modern society, integrating Islamic principles with the 

rapidly evolving world of knowledge. This research aims to provide a comprehensive understanding of the 

contribution of Hadhari education to the development of holistic Islamic education, integrating Islamic values 

with modern knowledge. The method employed is a descriptive qualitative approach with data collection 

through electronic sources, such as articles. The research findings indicate that Hadhari education aligns with 

the fundamental principles of Islam. Overall, this study highlights the significant potential of Hadhari 

education in preparing the Islamic generation to compete in the era of globalization. Hence, collaboration 

among stakeholders in Islamic education is essential to strengthen and enrich the concept of Hadhari 

education for shaping a better future for the Muslim community. 

Keywords: Paradigm, Hadhari, Islamic Education. 

 

 

 

 

 

Copyright (c) 2024 Muhammad Fahri Aminuddin, Muhammad Riziq Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ 

Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni, Muhamad Parhan, Syahidin 

 Corresponding author :  

Email : najlapinkan@upi.edu     ISSN 2656-8063 (Media Cetak) 

DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194 ISSN 2656-8071 (Media Online)

https://edukatif.org/index.php/edukatif/index
mailto:fahriaminuddin@upi.edu1
mailto:riziqfalah14@upi.edu2
mailto:nabilahsfr@upi.edu3
mailto:najlapinkan@upi.edu
mailto:rantiayu@upi.edu
mailto:parhan.muhamad@upi.edu
mailto:syahidin@upi.edu7
mailto:najlapinkan@upi.edu
https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194


1055 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin, 

Muhammad Riziq Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni, 

Muhamad Parhan, Syahidin 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam telah lama menjadi pilar utama dalam pengembangan sosial dan intelektual umat 

Muslim. Pendidikan ini tidak hanya membentuk karakter, tetapi juga memberikan landasan moral dan spiritual 

yang kokoh (Hajriyah, 2020). Dalam konteks ini, penting untuk memahami konsep pendidikan Islam secara 

menyeluruh, mencakup prinsip-prinsip, nilai, dan tujuan yang diusung oleh ajaran agama Islam.  

Namun, dalam perkembangannya, muncul konsep pendidikan hadhari sebagai alternatif untuk 

memperkuat dasar keislaman dalam masyarakat modern. Konsep pendidikan hadhari menggabungkan prinsip-

prinsip Islam dengan ilmu pengetahuan dunia yang berkembang pesat (Bashori, 2017). Namun, pertanyaan 

yang muncul adalah sejauh mana pendidikan hadhari konsisten dengan konsep pendidikan Islam tradisional.  

Artikel ini bertujuan untuk merinci paradigma antara konsep pendidikan hadhari dan pendidikan 

Islam tradisional. Penelitian sebelumnya seringkali menyoroti satu aspek tanpa mempertimbangkan 

keseimbangan antara keduanya. Keunggulan artikel ini terletak pada pendekatan fenomenologinya dalam 

memaparkan kedua konsep tersebut. Beberapa penelitian terdahulu lebih cenderung memberikan analisis yang 

terpisah terhadap pendidikan hadhari yang modern dengan pendidikan Islam tradisional, tanpa menyelidiki 

secara mendalam hubungan kompleks antara keduanya. Kami akan menguraikan kekurangan dan kelebihan 

dari kedua paradigma pendidikan ini, menggali keterkaitan yang kompleks antara mereka, serta merumuskan 

pandangan yang seimbang dan inklusif. 

Dalam proses analisis ini, penelitian ini memberikan inovasi dengan memberikan analisis mendalam 

terhadap keseimbangan nilai-nilai antara konsep pendidikan hadhari yang modern dan nilai-nilai pendidikan 

Islam tradisional. Tidak hanya menyoroti kelebihan dari pendidikan hadhari yang sejalan dengan nilai-nilai 

pendidikan Islam tradisional, tetapi juga mengidentifikasi dan mengatasi kekurangan yang mungkin 

dimilikinya. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi positif dalam membuka 

jalan menuju pengembangan sistem pendidikan Islam yang lebih relevan dengan zaman modern. 

 

METODE 

Metode penelitian yang diterapkan dalam studi ini melibatkan beberapa tahapan, pendekatan yang 

diadopsi adalah kualitatif, memberikan keleluasaan untuk memahami dengan rinci Paradigma Konsep 

Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam. Desain penelitian dan analisis data menggunakan fenomenologi, 

dengan fokus pada pengamatan dan pemahaman mendalam terhadap konsep pendidikan Hadhari. Analisis 

dilakukan secara naratif deskriptif untuk merinci temuan dan implikasinya, bertujuan memberikan gambaran 

mendalam mengenai paradigma konsep pendidikan Hadhari dan hubungannya dengan pendidikan Islam 

tradisional. Pengumpulan data dilakukan melalui dua sumber utama, yaitu buku dan data elektronik. Buku 

digunakan untuk memperoleh pemahaman mendalam melalui literatur, sementara data elektronik berupa 

artikel dari berbagai sumber online seperti artikel, jurnal, tesis, dan karya tulis ilmiah lainnya.  

Pihak terlibat dalam penelitian ini utamanya adalah peneliti sebagai pelaku utama. Sumber-sumber 

literatur dan informasi elektronik juga menjadi pihak terlibat yang berkontribusi dalam menyajikan data dan 

informasi relevan. Peneliti melakukan pencarian, seleksi, dan analisis terhadap sumber-sumber informasi yang 

relevan dengan penelitian. Pencarian data dilakukan melalui penelusuran literatur di perpustakaan dan 

platform daring. Artikel, jurnal, tesis, dan karya tulis ilmiah lainnya diakses dan dianalisis untuk mendapatkan 

wawasan mendalam tentang paradigma konsep pendidikan Hadhari. Dengan demikian, metode penelitian ini 

dirancang untuk memastikan analisis yang komprehensif dan mendalam terhadap paradigma konsep 

pendidikan Hadhari dalam konteks pendidikan Islam.  

 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194


1056 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin, 

Muhammad Riziq Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni, 

Muhamad Parhan, Syahidin 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Pendidikan Islam 

Dalam UU RI No. 20 tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, Pendidikan adalah upaya sadar 

dan terencana untuk menciptakan lingkungan belajar serta proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif 

mengembangkan potensi dirinya, termasuk kekuatan spiritual, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, 

akhlak mulia, dan ketrampilan yang diperlukan untuk dirinya, masyarakat, bangsa, dan negara (Marita Sari, 

2019) 

Pendidikan juga dapat diartikan sebagai keterkaitan timbal balik antar umat manusia dengan 

lingkungannya, baik alam, teman, maupun alam semesta (Nurulloh, 2019). Ini melibatkan perkembangan yang 

terorganisasi dari semua potensi manusia, baik moral, intelektual, maupun jasmani, yang diorganisir untuk 

kepribadian individu dan kegunaan masyarakatnya, dengan harapan mengintegrasikan semua aktivitas 

tersebut menuju tujuan hidupnya (Sulaiman, 2017). 

Yusuf Qardawi berpendapat pendidikan Islam mencakup seluruh aspek manusia, mulai dari pikiran 

dan hati, fisik dan batin, budi pekerti dan keterampilannya (Arifuddin & Karim, 2021). Sementara menurut 

menurut Al Ghazali, Pendidikan Islam adalah upaya untuk membentuk individu yang utuh, baik dalam 

kehidupan dunia maupun kehidupan akhirat. Al Ghazali mengemukakan bahwa manusia dapat mencapai 

kesempurnaan dengan rajin mencari pengetahuan dan kemudian mengamalkan nilai-nilai kebajikan yang 

ditemuinya melalui ilmu. Melalui pengetahuan ini, seseorang dapat mendekatkan diri kepada Allah dan pada 

akhirnya mendapatkan kebahagiaan dalam kehidupan dunia dan akhirat (Agus, 2018). 

Secara umum, pendidikan Islam dapat diartikan sebagai suatu usaha sadar untuk membina, 

mengarahkan, dan mengoptimalkan potensi manusia dalam segala aspeknya, baik jasmani maupun rohani, 

dengan mengacu pada nilai-nilai Islam (Syarif, 2021). Tujuannya adalah memastikan kebahagiaan hidup di 

dunia dan akhirat dengan melaksanakan peran sebagai hamba Allah dan khalifah-Nya. Dalam konteks 

perkembangan atau pertumbuhannya, pendidikan Islam mencapai puncaknya dengan optimalisasi 

perkembangan yang bertujuan menuju tujuan akhir, melalui serangkaian proses yang berkelanjutan (Al-, 

2015) 

Sejalan dengan perkembangan zaman dan kebutuhan manusia yang semakin kompleks, pendidikan 

Islam harus bersifat terbuka dan dapat menyesuaikan diri dengan tuntutan zaman, selama tetap berpegang 

pada norma-norma Islam (Fakhruddin, 2011). Dalam studi pendidikan, "pendidikan Islam" biasanya merujuk 

pada jenis pendidikan yang memiliki latar belakang keagamaan. Pendidikan ini bertujuan membentuk individu 

yang unggul secara intelektual, kaya dalam amal, dan mulia dalam moral. Visinya adalah menciptakan "insan 

kamil", manusia yang sempurna dalam segala aspek, meskipun keyakinan ini hanya diberikan kepada Nabi 

Muhammad SAW (Lubis & Asry, 2020). Pendekatan pendidikan Islam mencakup tidak hanya metode 

pengajaran tatap muka, melainkan juga upaya internalisasi nilai-nilai Islam ke dalam jiwa peserta didik 

(Hidayat, 2018).  

 

Pemahaman Pendidikan Hadhari 

Pendidikan merupakan upaya yang disengaja dan direncanakan untuk menciptakan lingkungan belajar 

dan proses pembelajaran yang memungkinkan peserta didik mengaktifkan potensi mereka secara maksimal, 

melibatkan aspek-aspek seperti kekuatan spiritual, pengendalian diri, perkembangan kepribadian, kecerdasan, 

moralitas, serta keterampilan yang diperlukan baik untuk diri mereka sendiri maupun bagi masyarakat 

(Syarifuddin, 2021). Perkembangan pendidikan selalu mengikuti evolusi waktu, termasuk dalam pemikiran 

pendidikan Islam yang terus berkembang menuju perbaikan yang lebih baik. Salah satu bentuk 

perkembangannya adalah hasil riset pendidikan Islam yang diajukan oleh Prof. Abd Rachman Assegaf, yakni 

pendidikan Hadhari. Istilah "hadhari" sendiri berasal dari bahasa Arab dan dapat diartikan sebagai 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194


1057 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin, 

Muhammad Riziq Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni, 

Muhamad Parhan, Syahidin 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

"peradaban" atau "kemajuan," atau dalam bahasa Inggris dapat dijelaskan sebagai "civilized". Dalam 

terminologi, pendidikan hadhari mencakup ajaran Islam yang menitikberatkan pada nilai-nilai peradaban yang 

tinggi, mulia, dan beradab. Melalui penggunaan istilah ini, Abd. Rachman Assegaf bertujuan untuk 

merancang konsep pendidikan yang sesuai dengan perkembangan zaman, kebutuhan saat ini, dan menghadapi 

tantangan yang mungkin timbul di masa depan (Arif, 2019), 

Dasar pendidikan Hadhari diambil dari Al-Quran dan Hadist, yang membawa manhaj bahwa 

pendidikan merupakan investasi human resources yang berhubungan dengan humanisme sebagai model 

pendidikan islam, dengan tujuan meluruskan sikap hidup jiwa manusia dan umat. Humanisme yang dimaksud 

merupakan usaha meningkatkan aspek potensi manusia, baik sebagai makhluk sosial dan religius, maupun 

sebagai individu yang dianugerahi akal dan pikiran oleh Tuhan untuk mengembangkan potensi-potensinya 

melalui pendidikan yang diterima (Asr Himsyah & Rahmatullah, 2021). Selain itu pendidikan Hadhāri 

Hadhāri merupakan respons terhadap penurunan dan keterbelakangan pendidikan Islam dalam era modern ini. 

Sebagai upaya untuk merekonseptualisasikan pendidikan Islam, pendidikan Hadhāri harus berada pada jalur 

yang benar, sejalan dengan pedoman yang diwahyukan, nilai-nilai kenabian, semangat yang mewarnai masa 

keemasan peradaban Islam (hadhāriyah al-Islam), dan mampu merespons isu-isu global kontemporer.  

Dalam menangani masalah-masalah pendidikan Islam, pendidikan Islam Hadhāri merespons dengan 

paradigma segitiga Hadhāriyah: hadhāriyah al-nash, hadhāriyah al-Ilm, dan hadhāriyah al-falsafah. 

Hadhāriyah al-nash merupakan bentuk pengembangan ilmu-ilmu agama dari Al-Qur'an dan Hadist sebagai 

sumber konseptual pendidikan Islam yang menjelaskan sejauh mana pendidikan Islam bersifat visi dan 

orientatif. Hadhāriyah al-falsafah merupakan dasar pengembangan filosofis yang menggambarkan filsafat 

tentang manusia, hadhāriyah, dan akhlak. Hadhāriyah al-ilm membahas tradisi ilmiah Muslim, reintegrasi 

pengetahuan, dan kontekstualisasi pendidikan Islam dalam menangani isu-isu kontemporer (Asmawi, Tahir 

and Idhan 2022). 

 

Pilar-Pilar Pendidikan Hadhari 

Pendidikan Hadhari dilandaskan pada suatu landasan keilmuan yang kuat yang dapat menopang 

susunan keilmuannya. Assegaf mendasarkan gagasan pendidikan hadhari pada empat pilar, yaitu keesaan 

Tuhan, akhlak yang lurus (akhlak), paham fitrah, dan pemberdayaan masjid sebagai titik fokus pertumbuhan 

umat (Suyadi & Sutrisno, 2018). Oleh sebab itu, pilar-pilar inilah yang dapat membentuk karakter dan 

identitas dalam mencapai tujuan pendidikan Hadhari. Pilar-pilar penting pendidikan hadhari adalah sebagai 

berikut: 

1). Berpusat pada keesaan (tauhid) 

Hal yang penting dalam pendidikan Islam adalah suatu hal yang di dalannya terdapat aktor-faktor 

pendidikan yang dapat membentuk keimanan kepada Allah Swt. sehingga hal ini dapat diharapkan mampu 

meberikan suatu mampu memberikan interpretasi yang komprehensif kepada umat Islam tentang kesatuan 

antara akal dan wahyu. Sementara, bagi seorang muslim dalam penerapannya, kehidupan modern bukanlah 

lawan atau hambatan yang harus dibantah melainkan suatu kesempatan untuk memenuhi tujuan hidup 

seseorang sebagai pemimpin atau khalifah. Umat Islam menghadapi dua ancaman dalam mempertahankan 

keimanan dan ketakwaan di zaman modern: a) Ancaman internal dapat berupa gangguan hati seperti 

munculnya rasa tamak, marah, iri hati, dendam, dan lain-lain. b) Ancaman eksternal dalam bentuk kultur 

hidup manusia yang bebas, persaingan, kebebasan dan kejahatan. Oleh karena itu, selain keimanan atau 

tauhid, akhlak yang mulia juga (Arif, 2019) 

2). Berbasis pada akhlak 

Abd. Rachman Assegaf menyampaikan pandangannya bahwa akhlak merupakan sifat bawaan yang 

tersemat dalam jiwa manusia, muncul secara alami ketika dibutuhkan tanpa perlu dipertimbangkan atau 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194


1058 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin, 

Muhammad Riziq Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni, 

Muhamad Parhan, Syahidin 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

didorong oleh faktor eksternal. Dalam penafsiran Al-Qur'an, Abd. Rachman Assegaf mengemukakan suatu 

konsep terkait pembentukan akhlak yang baik, yang dapat diuraikan sebagai berikut: 

a. Menegaskan pentingnya memiliki akhlak yang luhur dengan mengambil teladan dari tata cara hidup 

Nabi Muhammad saw. Sebab, dalam kepribadian beliau terdapat contoh yang baik dan patut dijadikan 

teladan. 

b. Dalam mengatasi konflik, Islam mendorong upaya pencegahan dengan menghadapi tindakan buruk 

dengan perilaku yang baik, sehingga konflik dapat berubah menjadi hubungan persahabatan. 

c.  Islam memberikan dorongan kepada umatnya untuk segera memohon ampunan kepada Allah dalam 

mengelola kekayaannya, mengendalikan kemarahan, dan memberikan maaf terhadap kesalahan sesama 

manusia. 

Dengan demikian, akhlak melibatkan interaksi antar manusia dan memainkan peran penting dalam 

berbagai aspek kehidupan. Abd. Rachman Assegaf berpendapat bahwa "bagi suatu bangsa yang beradab, 

keberadaan akhlak yang mulia sangat krusial untuk menjaga bangsa dari potensi kehancuran." (Bashori, 

2017). 

3). Meyakini teori fitrah 

Pada hakikatnya, konsep fitrah tidak sama dengan teori dari John Locke, yaitu teori tabula rasa. 

Konsep tabula rasa memandang bahwa fitrah melihat manusia bukan hanya membawa lembaran-lembaran 

kertas bersih dan kosong, namun juga memiliki potensi-potensi dinamis sejak lahir. Hal ini berarti faktor yang 

dapat mengurangi atau meningkatkan potensi instrinsik manusia adalah faktor lingkungan dan pendidikan. 

Sementara, Abd. Rachman Assegaf juga menyimpulkan bahwa fitrah secara umum adalah al-Din (agama 

Allah Swt.), Islam, iman dan tauhid. Pada pilar ini bertujuan untuk menopang praktik pendidikan dalam Islam 

sehingga ketika dilakukan selalu bertujuan pada kesucian dalam Islam, iman dan tauhid (Arifuddin & Karim, 

2021). 

4). Memberdayakan tujuan masjid untuk pensejahteraan umat 

Pusat pendidikan berkonsentrasi tidak hanya pada pendidikan sekolah tetapi juga pada pendidikan 

komunitas Muslim, keluarga, dan komunitas serta mereka juga memperhatikan masjid. Berikut ini adalah 

beberapa pemahaman mengenai tujuan masjid berdasarkan Al-Quran dan Sunnah Nabi Muhammad saw: 

a) Sebagai fasilitas dalam beribadah, seperti shalat, doa dan dzikir; b) Sebagai sarana dalam menunjang 

pendidikan dan pengajaran; c) Sebagai alat hukum, keadilan, diskusi, dan forum masalah-masalah yang 

berkaitan dengan Islam; d) Berfungsi sebagai fasilitas sosial.  

Oleh karena itu, diharapkan dapat menjalin hubungan yang erat antara jamaah dan masjid agar masjid 

dapat menjadi pusat kebudayaan Islam dalam hal peran pendidikan, sosial serta ritual dan upacara 

keagamaannya (Bashori, 2017). 

 

Relevansi Pendidikan Hadhari Bagi Pendidikan Islam 

Pentingnya dasar sistem pendidikan Islam menjadi kunci dalam struktur pendidikan sebagai sumber 

konsep. Al-Quran dan Hadits, sebagai landasan ajaran Islam, menjadi pedoman dalam penelitian, penciptaan, 

dan pengembangan ide, prinsip, konsep, serta metode pembelajaran Islam. Dari dua sumber utama ini, muncul 

refleksi mengenai beragam permasalahan umat Islam, terutama yang terkait dengan sistem pendidikan Islam. 

Secara umum, sumber-sumber pembelajaran sastra Islam dapat dibagi menjadi dua, yaitu Al-Quran 

dan Hadits, keduanya mencerminkan pandangan ulama yang beragam. Dari gambaran tersebut, dapat 

dianalisis bahwa terdapat peluang untuk meningkatkan mutu dan kualitas pendidikan Islam melalui berbagai 

rencana, metode, dan ide yang berbeda. Namun, hal ini sebenarnya tergantung pada konteks dan kepraktisan 

masing-masing. 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194


1059 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin, 

Muhammad Riziq Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni, 

Muhamad Parhan, Syahidin 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Pendidikan hadhari, sebagai contoh pendidikan Islam, merupakan hasil dari kajian mendalam 

terhadap permasalahan pendidikan Islam dalam situasi saat ini. Upaya ini merupakan bagian dari serangkaian 

langkah untuk merefleksikan dan merekonstruksi sejarah Islam pada masa kini. Sesuai dengan semangat 

prinsip yang terkandung dalam Q.S. Ar-Ra'd ayat 11, Abd. Rachman Assegaf meyakini bahwa ketika umat 

Islam berusaha melakukan perubahan positif, Allah akan memberikan perubahan yang berdampak pada 

kesejahteraan umat. Pentingnya pendidikan Hadhari, yang berbasis integrasi, jika dikaitkan dengan isu-isu 

terkini dalam pendidikan Islam, dapat diuraikan sebagai berikut: 

1). Pengembangan PTAI yang memiliki pendekatan saintifik terpadu 

Perguruan tinggi Agama Islam, sebagai komponen integral dalam sistem pendidikan nasional, tidak 

hanya diwajibkan untuk bertahan, tetapi juga untuk bersaing di era globalisasi, ilmu pengetahuan, dan 

teknologi. Dalam upaya pembaruan ilmu pengetahuan, Abd. Rachman Assegaf terlibat dalam inisiatif 

keilmuan yang diterapkan oleh UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. Dalam forum diskusi ilmiah, wilayah kajian 

Islam dibagi menjadi tiga aspek, yakni hadharah al-nash (berbasis pada agama), hadharah al-'ilm (berkaitan 

dengan ilmu alam dan ilmu sosial), dan hadharah al-falsafah (mendasarkan pada etika dan filsafat). Esensi dari 

pendekatan ilmiah ini adalah menggabungkan pengetahuan agama dengan ilmu umum guna mencapai 

kesatuan keilmuan yang komprehensif. 

Pada tahap perkuliahan, semua cabang ilmu akan dipresentasikan dari perspektif Islam, dengan tauhid 

sebagai pokok bahasan utama. Abd. Rachman Assegaf menyoroti urgensi penambahan wawasan ilmu 

pengetahuan modern yang terus berkembang, seperti hubungan internasional, agama dan budaya, serta 

penyelesaian konflik. Aspek teknologi media, isu-isu global (seperti demokrasi, hak asasi manusia, 

pluralisme, kebebasan, isu gender), dan sebagainya juga diberikan perhatian. Meskipun secara teoritis 

menerapkan ajaran Islam dan memiliki komitmen terhadap persatuan adalah konsep yang positif, namun pada 

kenyataannya, pelaksanaannya di lapangan dianggap sulit. Saat ini, pengembangan metode ilmiah terpadu dan 

keterhubungan terpadu masih dalam tahap pengembangan di lembaga pendidikan UIN di Indonesia. Adanya 

kendala dalam pelaksanaan, terutama jika pemikiran ilmiah tidak dilakukan dengan baik, dapat 

mengakibatkan usaha ini menjadi sia-sia. 

Dalam implementasinya, konsep ini harus dianalisis dan dievaluasi secara menyeluruh. Diperlukan 

kehati-hatian, karena dikhawatirkan bahwa perkembangan ide yang tidak sesuai dapat menimbulkan 

permasalahan baru, seperti potensi kehilangan eksistensi agama Islam dalam pendidikan itu sendiri, terutama 

dengan fokus pada pengembangan ilmu pengetahuan modern. 

2). Perubahan Sekolah IAIN/STAIN menjadi UIN 

Dari perspektif keilmuan yang diselaraskan dengan konsep pendidikan Hadhari, hal ini menunjukkan 

perlunya melakukan perubahan signifikan dalam paradigma pendidikan Islam, khususnya transformasi dari 

IAIN/STAIN menjadi UIN, agar mampu menciptakan suasana baru yang menginspirasi perubahan dalam 

surga gagasan, visi, dan arah pengembangan. Namun, Ahmad Barizi mengajukan pertanyaan kritis apakah 

perubahan tersebut memiliki perbedaan substansial jika dibandingkan dengan perguruan tinggi Islam lain di 

Indonesia, seperti Universitas Muhammadiyah dan Universitas NU. 

Tentu saja, perubahan IAIN dan STAIN menjadi UIN tidak terlepas dari tantangan. Pertama, dalam 

aspek manajemen, ada kekhawatiran bahwa perubahan mungkin hanya bersifat formalitas dan pada 

kenyataannya tidak membawa perubahan yang berarti. Kedua, dari sudut pandang epistemologi, lembaga ini 

akan menghadapi kesulitan dalam mengorganisir program-program baru karena adanya beban islamisasi ilmu 

pengetahuan. Meski demikian, ketidakpastian ini tidak perlu dipertanyakan selama proses perubahan 

berlangsung. 

Peralihan dari IAIN/STAIN ke UIN, sebagai contoh kembalinya pada dasar keilmuan, menjadi wujud 

pengembangan, penyempurnaan, dan standarisasi. UIN diharapkan dapat menjadi teladan dalam sistem 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194


1060 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin, 

Muhammad Riziq Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni, 

Muhamad Parhan, Syahidin 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

pendidikan tinggi Islam. Oleh karena itu, diperlukan peningkatan sistematis, terarah, dan kuat pada setiap 

aspeknya, termasuk pengembangan visi, peningkatan penting, pengembangan sumber daya manusia, 

manajemen, dan industri. 

3). Demokratisasi pendidikan 

Faktor utama yang mempengaruhi nasib pendidikan Islam di Indonesia adalah demokratisasi. 

Pendidikan demokratis diartikan sebagai pendidikan yang memberikan kesempatan yang sama kepada setiap 

anak untuk belajar di sekolah berdasarkan bakatnya, sehingga terjalin hubungan antara demokrasi dan 

kesetaraan di tempat kerja dan sistem pendidikan. Enam kaidah demokrasi konon ditemukan oleh Abd. 

Rachman Assegaf (Assegaf), meliputi hukum ta'aruf, kajian, keadilan, kerjasama yang bermanfaat bagi 

masyarakat, dan perubahan. Bagi umat Islam, demokrasi diartikan sebagai penyatuan hak asasi manusia 

dengan cita-cita yang ditetapkan oleh Allah Swt. 

Di Indonesia, demokrasi mendapat dukungan konstitusional sebagaimana tercantum dalam UUD 

1945: 1) Pasal 31 ayat (1) UUD 1945 yang menyatakan bahwa “setiap warga negara berhak mendapat 

pendidikan”. 2) Pasal 31 ayat (3) Undang-undang Tahun 1945 yang menyatakan bahwa “pemerintah 

mengusahakan dan menyelenggarakan sistem pendidikan nasional yang meningkatkan keimanan dan 

ketakwaan serta akhlak guna mencerdaskan kehidupan negara, sesuai dengan peraturan perundang-undangan 

nasional yang ada.” 

Secara teoritis, jika demokrasi dilihat melalui kacamata pendidikan Islam seperti yang ditekankan 

oleh Hadhari, kebijakan pemerintah, dan pelaksanaan pendidikan telah berupaya meningkatkan kapasitas 

intelektual masyarakat. Namun, dalam praktiknya, sekolah terus menghadapi berbagai kendala yang 

menghalangi mereka untuk mencapai kesuksesan dan manfaat pendidikan karena berbagai alasan, seperti 

kendala keuangan, terbatasnya akses, atau terbatasnya kesempatan (Anwar, 2022). Akibatnya, siswa merasa 

seolah-olah tidak diberi kesempatan untuk mengenyam pendidikan di sekolah. Meski masing-masing daerah 

mempunyai misi tertentu, kebijakan pemerintah juga mempertimbangkan amanat pendidikan nasional. Dalam 

mendukung instruktur dalam memimpin kelas secara demokratis melalui penerapan prinsip demokrasi dalam 

pendidikan Islam, Abd. Rachman Assegaf menguraikan pentingnya menciptakan pendekatan demokratis 

dalam pendidikan. Oleh sebab itu, konsep dan perundang-undangan demokrasi yang mendasar dapat 

ditemukan dalam ajaran Islam. 

Menurut Abd. Rachman Assegaf, untuk mengatasi permasalahan pendidikan demokratis, tidak hanya 

penting untuk menanamkan demokrasi pada setiap guru tetapi juga meningkatkan standar pengajaran dan 

meningkatkan efektivitas penyampaiannya dalam menjamin kelangsungannya, serta meningkatkan kualitas 

sumber daya manusia dan menyesuaikan hasil pembelajaran dengan tuntutan dunia kerja. 

Dalam beberapa tahun terakhir, terjadi peningkatan prevalensi kekerasan di sekolah. Adapun buku 

“Pendidikan Tanpa Kekerasan: Tipologi Situasi, Kasus dan Teori” yang ditulis oleh Assegaf. Dalam 

penjelasannya tentang nilai kerja emosional dalam pendidikan, Abd. Rachman Assegaf menyebutkan 

pengenalan budaya damai dapat dicapai dengan memanfaatkan gagasan pendidikan tanpa kekerasan. 

Pendidikan perdamaian adalah metode pengajaran yang mendorong penyelesaian konflik secara 

damai dan tanpa kekerasan. Kemampuan untuk merespons secara efektif tantangan yang kita hadapi dalam 

kehidupan sebagai sebuah komunitaslah yang sebenarnya menentukan keberhasilan pendidikan perdamaian, 

bukan kuantitas lulusannya. Dengan memahami akar penyebab kekerasan di masyarakat, pendidikan Hadhari 

memberikan solusi atas kasus kekerasan di sekolah. Pendidikan harus berkontribusi dalam menjaga 

perdamaian dan dimaksudkan untuk menumbuhkan lebih banyak toleransi, pengertian, dan niat baik antar 

negara setelah penyebab utama masalah ini teridentifikasi. Konsep pembelajaran damai di kelas membantu 

guru menumbuhkan lingkungan penerimaan, rasa hormat, dan perhatian sekaligus menggunakan strategi 

pembelajaran yang kooperatif untuk membantu siswa mengembangkan filosofi dan karakter mereka. Dalam 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194


1061 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin, 

Muhammad Riziq Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni, 

Muhamad Parhan, Syahidin 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

hal pendidikan, karya Hadhari menunjukkan bahwa untuk mewujudkan perdamaian, pengajaran perlu dijiwai 

dengan konsep-konsep yang dapat menumbuhkan gagasan perdamaian dan mengatasi isu-isu kekerasan di 

kelas (Study et al., 2022). 

 

Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari Dalam Pendidikan Islam 

Pendidikan dihadapkan dengan pesatnya perkembangan zaman, hal ini ditandai dengan munculnya 

berbagai inovasi dan penemuan baru sebagai hasil Pendidikan (Wahyudi, 2023). Pendidikan islam secara tidak 

langsung harus mulai beradaptasi ditengah-tengah kondisi yang dilematis seperti adanya dikotomi yang 

disebabkan sikap orang muslim yang anti dengan temuan-temuan diluar islam (fiqh oriented), hal ini 

menyebabkan sikap manusia menjadi hanya fokus terhadap hubungan vertikal dan berputar pada arus 

ritualisasi (Bashori, 2017). 

Pendidikan memiliki keterkaitan dengan perkembangan era globalisasi khususnya Society 5.0. Oleh 

karena itu, pendidikan harus beradaptasi dengan perubahan zaman yang disertai dengan perubahan sosial yang 

melekat pada masyarakat. Menuju era Society 5.0, Indonesia setidaknya memiliki kemampuan untuk 

mengubah arah dan model pendidikan khususnya pendidikan Islam. Pergeseran paradigma pendidikan Islam 

tentunya menekankan pada aspek modernisasi sistem pendidikan agar lebih inklusif dan fleksibel. Hal ini 

berbanding lurus dengan kemampuan lulusan untuk hidup efektif dalam masyarakat (Wahyudi, 2023). 

Pendidikan islam seyogyanya harus dapat mencerminkan dalam keadaan dan kondisi apapun pendidikan islam 

harus menyesuaikan perkembangan zaman sebagai tantangan  sesuai dengan kebutuhan dunia (Amirudin, 

2019). 

Untuk menanggulangi dikotomi dan ketidakseimbangan antara habluminallah dan habluminannas, 

pendidikan islam perlu suatu konsep pendidikan dinamis yang dapat berjalan beriringan dengan 

perkembangan zaman. Hal ini didukung dengan banyaknya lembaga pendidikan islam seperti pesantren yang 

mulai berjalan melalui konsep dan sistem pendidikan yang lebih dinamis, sehingga hal ini dapat memberikan 

dampak menghasilkan pelajar memiliki wawasan yang luas, mandiri, berkepribadian unggul, berakhlak mulia 

dan berlandaskan karakter bangsa (Syam, 2019). 

Paradigma konsep pendidikan hadhari dapat memberikan penjelasan bahwa pendidikan islam harus 

dilaksanakan secara visioner menurut tuntunan wahyu dan nilai-nilai yang dibawakan oleh Nabi Muhammad 

SAW. Konsep ini pun memberikan perspektif dan paradigma dalam pendidikan yang menyeimbangkan dua 

sisi potensi yang dimiliki manusia sesuai dengan fitrahnya: habluminallah dan habluminannas, dan yang 

terpenting adalah konsep ini dapa memberikan paradigma pendidikan yang responsif terhadap isu-isu 

kontemporer (Bashori, 2017). 

 

SIMPULAN 

Pendidikan Hadhari merupakan salah satu bentuk perkembangan dalam hasil riset pendidikan yang 

mencakup ajaran Islam dan menitikberatkan pada nilai-nilai peradaban yang tinggi, mulia, serta beradab 

sehingga dapat merancang konsep pendidikan yang sesuai dengan perkembangan zaman. Sejalan dengan hal 

tersebut, pendidikan Hadhari juga merupakan respons terhadap penurunan dan keterbelakangan dalam 

pendidikan Islam di era modern ini untuk merekonseptualisasikan pendidikan Islam yang harus berada pada 

jalur dan sesuai dengan jalan dan pilar-pilar yang benar, sejalan dengan pedoman yang diwahyukan, nilai-nilai 

kenabian, semangat yang mewarnai masa keemasan peradaban Islam (hadhāriyah al-Islam), dan mampu 

merespons isu-isu global kontemporer. Dengan kata lain, hanya dengan memadukan konsep Hadhari dengan 

nilai-nilai keislaman yang kuat, seseorang dapat mencapai tujuan pendidikan Islam yang holistik, 

menghasilkan individu yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga kuat secara moral dan spiritual. 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194


1062 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin, 

Muhammad Riziq Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni, 

Muhamad Parhan, Syahidin 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Oleh karena itu, para pemangku kepentingan di bidang pendidikan Islam perlu bekerja sama untuk 

memperkuat dan memperkaya konsep pendidikan Hadhari, sehingga dapat memberikan kontribusi positif 

yang signifikan dalam membentuk masa depan umat Islam yang lebih baik. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Agus, Z. (2018). Pendidikan Islam Dalam Perspektif Al-Ghazali. Raudhah Proud To Be Professionals : 

Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 3(2), 21–38. https://doi.org/10.48094/raudhah.v3i2.28 

Al-. (2015). Analisa Kebijakan Pai Di Indonesia. Jurnal Pendidikan Islam, 6(14), 1–15. 

Amirudin, N. (2019). Problematika Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Di Era Digital. Prosiding Seminar 

Nasional Prodi PAi UMP, 181–192. 

Anwar, M. S. (2022). Ketimpangan aksesibilitas pendidikan dalam perpsektif pendidikan multikultural. 

Foundasia, 13(1), 1–15. https://doi.org/10.21831/foundasia.v13i1.47444 

Arif, R. (2019). Pendidikan Islam: Objek Pendidikan Islam. Inspirasi, 1(3), 1–328. 

https://belajarbersamavika.blogspot.com/2020/07/objek-pendidikan-islam.html 

Arifuddin, A., & Karim, A. R. (2021). Konsep Pendidikan Islam; Ragam Metode PAI dalam Meraih Prestasi. 

Didaktika: Jurnal Kependidikan, 10(1), 13–22. https://www.jurnaldidaktika.org/contents/article/view/76 

Asr Himsyah, U. Z., & Rahmatullah, A. (2021). Konsep Pendidikan Hadhari di Pondok Pesantren 

Darullughah Wadda’wah Bangil-Pasuruan. Al-Jadwa: Jurnal Studi Islam, 1(1), 1–21. 

https://doi.org/10.38073/aljadwa.v1i1.460 

Bashori. (2017). Pradigma Pendidikan Islam (Nilai-nilai ISlam dalam Pembelajaran). Jurnal Penelitian, 11(1), 

141. 

Fakhruddin, A. (2011). Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islam Dalam. JURNAL PENDIDIKAN 

AGAMA ISLAM - Ta’lim, 9(2), 199–212. 

Hajriyah, H. B. (2020). Modernisasi Pendidikan Agama Islam Di Era Revolusi Industri 4.0. MOMENTUM : 

Jurnal Sosial Dan Keagamaan, 9(1), 42–62. https://doi.org/10.29062/mmt.v9i1.64 

Hidayat, A. (2018). Metode Pendidikan Islam untuk Generasi Millennial. Fenomena, 10(1), 55–76. 

https://doi.org/10.21093/fj.v10i1.1184 

Lubis, L., & Asry, W. (2020). Ilmu Pendidikan Islam Pengembangan. In Bumi Aksara,. 

Marita Sari, D. (2019). Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan Nasional. At Turots: Jurnal Pendidikan 

Islam, 1(2), 144–169. https://doi.org/10.51468/jpi.v1i2.13 

Nurulloh, E. S. (2019). Pendidikan Islam dan Pengembangan Kesadaran Lingkungan. Jurnal Penelitian 

Pendidikan Islam, 7(2), 237. https://doi.org/10.36667/jppi.v7i2.366 

Study, A., Education, P., Rahman, A., Asmawi, M. N., Thahir, L. S., & Idhan, M. (2022). Conceptual Ideas 

Of Hadhāri Education. 445–448. 

Sulaiman. (2017). Metodologi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) (Kajian Teori Dan Aplikasi 

Pembelajaran PAI). In PeNA. 

Suyadi, & Sutrisno. (2018). A genealogycal study of Islamic education science at the faculty of Ilmu Tarbiyah 

dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga. Al-Jami’ah, 56(1), 29–58. https://doi.org/10.14421/ajis.2018.561.29-

58 

Syam, A. R. (2019). Guru dan Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Era Revolusi Industri 

4.0. TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam, 14(1), 1. https://doi.org/10.19105/tjpi.v14i1.2147 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194


1063 Paradigma Konsep Pendidikan Hadhari dalam Pendidikan Islam - Muhammad Fahri Aminuddin, 

Muhammad Riziq Falah, Nabilah Safira Salamat, Najla’ Pinkan Putri Suryadi, Ranti Ayu Sriwahyuni, 

Muhamad Parhan, Syahidin 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Syarif, Z. H. (2021). Dinamika Pendidikan Islam Minoritas. 

https://www.google.co.id/books/edition/DINAMIKA_PENDIDIKAN_ISLAM_MINORITAS/Ft1EEAA

AQBAJ?hl=en&gbpv=1 

Syarifuddin, H. (2021). Hakikat Pendidik. ANSIRU PAI : Pengembangan Profesi Guru Pendidikan Agama 

Islam, 5(1), 26. https://doi.org/10.30821/ansiru.v5i1.9792 

Wahyudi, T. (2023). Membangun Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Era revolusi Industri 4.0 

dan Society 5.0. Al-Mutharahah: Jurnal Penelitian Dan Kajian Sosial Keagamaan, 20(1), 148–159. 

https://doi.org/10.46781/al-mutharahah.v20i1.670 

 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.6194

